
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE 

CENTRO DE ENSINO SUPERIOR DO SERIDÓ 

DEPARTAMENTO DE EDUCAÇÃO 

CURSO DE PEDAGOGIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LITERATURA E EDUCAÇÃO – DESVELANDO SABERES NA OBRA GRANDE 

SERTÃO: VEREDAS À LUZ DA ABORDAGEM FREIREANA 

 

 

 

 

INGRID HUANE SALDANHA 

 

 

 

 

 

 

 

CAICÓ-RN 

2010 



 

INGRID HUANE SALDANHA 

 

 

 

 

 

LITERATURA E EDUCAÇÃO – DESVELANDO SABERES NA OBRA GRANDE 

SERTÃO: VEREDAS À LUZ DA ABORDAGEM FREIREANA 

 

 

 

  

 

 

Monografia apresentada ao Departamento de 
Educação do Centro de Ensino Superior do 
Seridó da Universidade Federal do Rio 
Grande do Norte, como requisito parcial para 
obtenção do título de Licenciatura em 
Pedagogia, sob a orientação do Prof. Ms.. 
Adailson Tavares de Macedo. 

 

 

 

 

 

INGRID HUANE SALDANHA 

 

 

 

 

 

 

 

CAICÓ-RN 

2010



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação da Publicação na fonte 

Universidade Federal do Rio Grande do Norte 

Centro Ensino Superior do Seridó 

Biblioteca Setorial de Caicó 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
Saldanha, Ingrid Huane 
     Literatura e educação: Desvelando saberes na obra grande 

sertão: veredas à luz da abordagem freireana. / Ingrid Huane Saldanha. – 
Caicó: UFRN, 2010. 

     58f. 
 
     Orientador: Adailson Tavares de Macedo (Mr.) 
     Monografia (Licenciatura Plena em Pedagogia) – Universidade 

Federal do Rio Grande do Norte. 
 
 
 

     1. Literatura – Monografia. 2. Educação – Monografia. 3. Saberes – 
Monografia. 4. Sertão – Monografia. 5. Ser-tão – Monografia. I. Saldanha, 
Ingrid Huane. II. Título. 

 
 

     UFRN/CERES/BS CAICÓ 



 

 

INGRID HUANE SALDANHA 

 

 

 

LITERATURA E EDUCAÇÃO – DESVELANDO SABERES NA OBRA GRANDE 

SERTÃO: VEREDAS Á LUZ DA ABORDAGEM FREIREANA 

 

 

Monografia apresentada como requisito parcial à conclusão do curso de Pedagogia, 
para a Banca Examinadora composta pelos seguintes professores: 
 

 

_________________________________________________________ 

Prof. Ms. Adailson Tavares de Macedo 

(Orientador) 

 

_________________________________________________________ 

Prof. Ms. Célia Maria de Medeiros 

(Avaliadora) 

 

_________________________________________________________ 

Prof. Dr. Walter P. Barbosa Júnior 

(Avaliador) 

 

Aprovada em: ___ de ____________de 2010. 

 

 

 

 

 

CAICÓ-RN 
2010 

 

 

 



 

Dedico este trabalho: 

 

Aos meus pais: 

Ivone Monteiro Saldanha e Humberto de A.Saldanha; 

Meus irmãos: 

Humberto Filho e Cesar Hudemberg, 

Ao meu sobrinho Humbertinho; 

 

As crianças: 

pela simplicidade e sabedoria que me transmitem; 

 

A amiga-irmã Nysia Helena 

pela comunhão de almas e partilha plena na 

amizade; 

 

A todos os oprimidos desse país 

que estão à margem da sociedade e aos que não 

sabem “ler as letras”, mas lêem a vida e extraem dela o seu 

saber [...] 

 

Aos artistas, poetas, literatos e aos meus amigos 

coralistas do coral Sertãoencanto 

 

A colega Josilene Domiciano (Josa) numa cristalina e 

saudosa lembrança (in memória); 

 

A João Guimarães Rosa e Paulo Freire (in memória); 

 

A todos aqueles que têm compromisso com uma 

educação almada, altruísta e essencialmente libertadora; 

 

Fraternalmente aos amigos da 

OFM cap, pela Unidade. 

A F.A.F.C, com alegria, toda ternura do amor Ágape, 

fraterno...  ∞ 

 

 

 

 



 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço a dona Ivone, manufatureira de sonhos e esperanças; referência de 

caráter, doação (até mesmo imolação); seta a indicar o caminho da verdadeira 

Sabedoria, remetendo-me ao AMOR maior - Deus, gênese de minha gratidão! 

Registro meus agradecimentos aos meus familiares: minhas tias Ivete e Izélia 

(madrinha), ao meu tio Djalma que muito me ajudou; a minha prima Ani Sarev e seus 

filhos: Victor Luís e Luís Henrique. 

Agradeço aos amigos: Francisco Lobo Filho (lobinho) e irmão Plínio Lobo; 

A minha amiga e sempre irmã: Nysia Helena Macedo Fraga que, mesmo 

distante (Rio de Janeiro) se fez ainda mais presente!  

As amigas Doralice Soares (Natal-Rn) e Maria Rejane da Silva (Recife-PE) 

que já se fez natalense; manifestando-me um apóio tão belo com suas sábias e 

doces palavras.  

Ao meu “ilustre” amigo Seve Cunha, espaço Corpo mente (Natal-RN) que 

acreditou e investiu em um dom meu voltado para outra área. 

Carinhosamente a amiga Dudu (a quem chamo fada-madrinha!) 

Aos meus caríssimos colegas do curso de Pedagogia, minha gratidão; com 

eles também aprendi muito! As colegas Quitéria, Elisnara e Euzilene pela 

reciprocidade em dividir as angustias e somar as esperanças nesta reta final. 

A Onilda (funcionária deste campus) por não se deixar vencer em 

generosidade, a refletir as virtudes evangélicas. 

Aos Bibliotecários do CERES:  

Eliane, pelo apóio e estímulo que me deu. Thiago, por sua nobre colaboração, 

prestada na conclusão deste trabalho. 

De um modo muito especial, expresso minha gratidão, a querida amiga Graça 

Silva que marcou de forma significativa e positiva esta etapa da minha vida, no 

cenário deste campus. A ela, o meu eterno carinho e agradecimento, com a 

reciprocidade da ternura que na mesma encontrei! 

A “irmã” Aparecida e Marinilce Brito (DESE) com as quais tive a honra e o 

imenso prazer de trabalhar. 

A João Inácio (funcionário) que muito me causou impressão com suas 

palavras de acolhida na recepção que me fez, quando cheguei por aqui (Talvez ele 

nem se lembre!). 



 

Estendo ainda minha gratidão a todos e todas que se empenham em trabalhar 

neste CERES de forma digna; com ética, retidão, humildade, doação que prezam os 

valores humanos e emprega-os no cumprimento de seu ofício.  

Ao seu José, Alberione, Jair, Jucélio, dona Jandira, dona Lourdes e Dida: 

obrigada por iluminar os meus dias e me inspirar sempre com um sorriso a me 

ofertar... Vocês tornaram mais leve e simples o que parece árduo em meio à rotina 

acadêmica.  

Ao professor Ms. Adailson Tavares, registro minha imensurável gratidão, pela 

paciência, compreensão, generosidade e incentivo. 

A professora Dra. Maria de Fátima, minha gratidão. Aos demais professores 

que integram o corpo docente do curso de Pedagogia, estendo minha gratidão. 

A nossa professora e coordenadora de curso Ana Aires, minha gratidão com 

admiração pelo profissionalismo, competência, doação e ética em sua brilhante 

atuação. 

Ao professor Carlos Wanderlei, sempre tão gentil, atencioso e solícito. 

A Walber Silva, por seu contributo na conclusão deste trabalho.  

As crianças das ALDEIAS SOS (em especial as do núcleo do Frei Damião) e 

a todos que estão cumprindo pena no presídio de Caicó, com eles tive a 

oportunidade de vivenciar uma Pedagogia humana e libertadora! 

A amiga Francisca Gomes, com a qual tive a satisfação de trabalhar, exemplo 

de educadora a lutar em prol da Pedagogia libertadora no PES desta cidade; 

A amiga Sarah Dias pelo seu apoio, cumplicidade e generosidade que me 

oportunizou vivenciar a experiência enriquecedora e determinante nos meandros da 

Educação-social (PES e ALDEIAS SOS); 

Agradeço profundamente a Dom Manuel Delson Pedreira da Cruz, atual bispo 

desta cidade, [...] 

A todas as pessoas que direto ou indiretamente me ajudaram e torceram por 

mim! 

A Divina Ciência e eterna Sapiência: 

Gratidão plena ... ∞ 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Todo saber traz consigo sua própria superação. Portanto, não há saber nem 

ignorância absoluta: há somente uma relativização do saber ou da ignorância. 

 

Paulo Freire 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mestre não é quem sempre ensina, mas quem de repente aprende. 

 

João Guimarães Rosa 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

RESUMO 

 

O presente trabalho estabelece uma aliança entre Educação e Literatura com 

o objetivo de identificar possíveis saberes e concepções presentes na obra 

Grande Sertão: veredas de João Guimarães Rosa e investigar se há 

semelhança com os saberes e concepções postulados pela abordagem 

freireana principalmente, aqueles discorridos na obra Pedagogia da 

Autonomia: saberes necessários à pratica educativa do educador Paulo 

Freire. Enveredamos na mesma perspectiva do trabalho realizado por Paulo 

de Tarso Santo em seu ensaio literário o qual, nos norteou na direção 

almejada, no intuito de ampliar e dá uma nova magnitude ao que Tarso 

desenvolveu. Assim, contemplamos em nosso trabalho uma análise realizada 

em uma obra literária á luz da Pedagogia Freireana cujo propósito consiste no 

desvelar de outros saberes e/ou concepções devidamente fundamentados, 

articulados e discorridos.  Utilizamos na pesquisa os postulados teóricos dos 

autores Abreu (2006), Brait (1982), Castro (1976), Freire (2005a, 2005b, 

1987), Gadotti (1996), Gil (2001), Gonçalves Filho (2000), Lima (1966), 

Martins (2001), Morin (2001), Perissé (2006), Rodrigues (2010), Rosa (1986), 

Santos (1978) e Streck (2008). Para o alcance do objetivo proposto neste 

estudo optamos pela pesquisa do tipo bibliográfica. A análise dos dados 

revelou que existe uma relação entre estas duas obras em relevo, as quais 

expressam estes dois campos de conhecimentos, - a Literatura e a Educação. 

Neste sentido, defende-se que a arte Literária favorece de um modo geral, a 

formação integral do indivíduo e por sua vez contribui para uma educação 

com alma. 

 

 

Palavras-chave: Literatura. Educação. Saberes. Sertão. Ser-tão. 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO ..................................................................................................... 10 

1 CAPÍTULO I: LITERATURA E EDUCAÇÃO .................................................... 12 

1.1 LITERATURA: UMA DAS VEREDAS DA EDUCAÇÃO.................................. 16 

1.2 A TRAVESSIA PELO GRANDE SERTÃO: VEREDAS .................................. 19 

2 CAPÍTULO II: DESVELANDO SABERES NECESSÁRIOS À EDUCAÇÃO NO 

GRANDE SERTÃO .............................................................................................. 24 

2.1 GRANDE SERTÃO: VEREDAS SOB A ABORDAGEM DO DIÁLOGO UMA 

AFLUENTE DA PEDAGOGIA LIBERTADORA .................................................... 24 

2.2 O DESVELAR DE OUTROS SABERES EM GRANDE SERTÃO: VEREDAS   29 

2.2.1 O inacabamento do ser ............................................................................. 29 

2.3 O SABER ESCUTAR ..................................................................................... 34 

2.3.1 Identidade cultural..................................................................................... 41 

3 CAPÍTULO III: CAMINHANDO COM FREIRE NO SERTÃO ........................... 48 

3.1 O SER-TÃO E O SER MAIS .......................................................................... 48 

3.2 A TRAVESSIA DE ROSA E A ANDARILHAGEM DE FREIRE ...................... 52 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS .............................................................................. 56 

REFERÊNCIAS .................................................................................................... 57 

 

 

 

 

 

 



 

INTRODUÇÃO 

 

A relação entre Literatura e Educação anuncia-se neste trabalho como uma 

pertinente temática de pesquisa a ser desbravada, a fim de desvelar a aliança entre 

esses dois campos do conhecimento. Acreditamos que, ao aproximar a Educação da 

Literatura, esta contribui para uma descoberta de saberes enriquecidos de 

sentimentos de modo a (re) construir uma educação com alma. 

O trabalho de pesquisa desenvolve-se na ponte estabelecida entre a obra 

literária Grande Sertão: veredas, de João Guimarães Rosa e os saberes e 

concepções tratados na abordagem do educador brasileiro Paulo Freire. 

O objetivo da pesquisa consiste em desvelar saberes e concepções 

presentes no enredo literário de Grande Sertão: veredas que se assemelham aos 

saberes e concepções postulados pela pedagogia freireana. Levamos em 

consideração que a categoria saber assume conotação variada na perspectiva da  

abordagem freireana.  Assim, o saber que nos é transmitido na fala do personagem é 

considerado por Freire um saber de experiência, uma vez que na trama literária nos 

conta suas experiências de vida. No entanto, é a partir dos saberes identificados na 

fala do personagem-central que iremos desvelar saberes; “ditos eruditos” e articulá-

los com a Pedagogia de Paulo freire, tratando-os á luz de sua abordagem. Quanto 

aos objetivos específicos, estes, integram a perspectiva de ampliar e dar uma nova 

magnitude ao que Paulo de Tarso (1978) desenvolveu; em seu ensaio literário O 

diálogo no Grande Sertão: veredas. Seguimos nesta mesma direção com o intuito de 

desvelar outros saberes e concepções freireanos tais como: o Inacabamento do ser, 

O saber escutar, A identidade cultural, O Ser mais e Andarilhagem. Por fim, 

objetivamos de modo específico nomear o conjunto desses saberes de Sertania, 

porque advindos da Literatura. 

A temática justifica-se pelo fato da obra rosiana tratar de temas 

correspondentes e caros a abordagem freireana tais como: o povo, a cultura e as 

questões ambivalentes relativas aos conflitos existenciais que perpassam a alma 

humana.  

Com relação a metodologia, esta se insere na perspectiva da pesquisa 

bibliográfica. Quanto a esta, Gil (2001) assinala que: “a pesquisa bibliográfica é 

desenvolvida com base em material já elaborado, constituído principalmente de livros 

e artigos científicos”. (Idem, 2001, p.44). Por sua vez os objetivos referentes a tais 



 

propósitos se inserem numa pesquisa de caráter exploratório; o referido autor 

assinala quanto ao objetivo desta que: [...] “têm como objetivo proporcionar maior 

familiaridade com o problema, com vistas a torná-lo mais explicito ou constituir 

hipóteses.” (Idem, 2001, p.42) No que se refere a abordagem do problema 

destacamos que esta pesquisa é de natureza qualitativa. 

Iniciamos pela leitura da obra clássica Grande Sertão: veredas. A seguir, 

destacamos trechos da fala do personagem-narrador e separamos de acordo com 

categorias temáticas previamente denominadas, tais como: o sertão, a mística, a fé, 

filosofia, o amor, etc. Procuramos ainda rastrear sobre as experiências e 

características do personagem (do que ele gostava; seu comportamento). Num 

segundo momento, tratamos de avaliar e refletir acerca dos saberes desvelados 

articulando-os com os saberes postulados na obra Pedagogia da Autonomia: 

saberes necessários à pratica educativa. Neste propósito, aprofundamos 

sobremaneira a nossa leitura em alguns trabalhos e artigos discorridos acerca da 

obra Grande Sertão: veredas, em que o enredo literário de Paulo de Tarso Santos 

representou o nosso norte, instigando-nos no desvelo de outros achados com o 

intuito de ampliar a possibilidade de pesquisar outros  saberes e/ou concepções da 

Pedagogia freireana na obra rosiana. 

 

 

 



 

1. CAPÍTULO : LITERATURA E EDUCAÇÃO 

 

1.1  Literatura: uma das veredas da Educação 

 

O homem constitui o eixo central da literatura clássica, que discorre acerca 

de temas concernentes à sua existência por meio de textos ficcionais, os quais 

promovem lucidez ao suscitar reflexões. Assim, quando lemos determinada obra, 

buscamos vínculos de identificações e passamos a estabelecer uma relação entre 

esta e nossos dramas existenciais. Este envolvimento com o universo da narrativa 

literária conduz o leitor a uma maior compreensão de si e do mundo à sua volta, a 

medida que descobre novos significados sobre a sua natureza histórico-social, 

conforme afirma Abreu (2006): 

 

As obras literárias conduzem a identificação com personagens e cenas 
fazendo que, ao final da leitura, sejamos pessoas mais experientes, mais 
sensatas, mais justas [...] A experiência da leitura literária nos torna mais 
humanos, desenvolvendo nossa solidariedade, nossa capacidade de admitir 
a existência de outros pontos de vista além dos nossos, nosso 
discernimento acerca da realidade social e humana. (ABREU, 2006, p.81). 
 

 

 É assim que, através das obras literárias tomamos contato com a vida, nas 

suas verdades eternas, comuns a todos os homens e lugares, pois são verdades da 

condição humana. Conseqüentemente, isto favorece a articulação entre a densidade 

do que se manifesta em nossa subjetividade e os fatos que tecem o contexto social, 

ou seja, o que transcorre como factual na realidade histórica e humana. A este 

respeito, afirma Gonçalves Filho (2000, p.80): A densidade de uma obra literária se 

expressa quase sempre pela densidade de nossos dramas sociais e por que não 

acrescentar, de nossos dramas existenciais e históricos. 

Estabelecer uma relação entre literatura e Educação, remete ao fundamento 

basilar de que, o ser humano é o ser do logos, ou seja, da palavra. Nesta direção, 

Perissé (2006), ao empreender uma analogia de correlação entre palavra, literatura 

e educação nos diz que, sendo a palavra criadora de mundos a literatura por sua 

vez é a soma desses mundos, podendo ser vista como um coletivo de sentidos. A 

palavra, além de criar mundos, é 

 

 



 

 

[...] ativa e ativadora. Com a palavra criamos o passado, o presente, o 
futuro. A palavra tem o poder de “arrumar”, “organizar” nossa percepção e 
expressá-la. A palavra dá forma à realidade. Dá realidade a realidade. 
(PERISSÈ, 2006, p.09) 

 

A literatura é registro, expressão, fonte de sentimentos, meio de apreender o 

conhecimento, ampliar a consciência e repensar o mundo. A literatura possibilita o 

ser humano a formar sua visão de mundo, a posicionar-se e atuar no contexto 

social. Assim, a relação entre literatura e educação estabelece-se, porque ambas 

transmitem suas idéias, ideologias e saberes por meio da linguagem. Esta tem como 

matéria prima a palavra que constitui o elemento material do homem para criar, 

comunicar-se, realizar sua natureza e alcançar suas possibilidades. Decerto, é por 

meio da palavra literária que poetiza-se e conjectura-se neste exercício, a 

imaginação se revela, ao colher inspirações. É por esta via que o indivíduo apropria-

se da eloqüência do texto e aprimora sua sensibilidade. 

Edgar Morin (2001) defende que, atualmente, existe uma separação entre a 

cultura cientifica e a cultura das humanidades iniciada no século passado e 

agravada no século XX. O resultado desta separação reflete-se numa Educação que 

veicula a construção de um conhecimento fragmentado e compartimentado, na 

configuração de um perfil especializado. Com isto, a interioridade e a sensibilidade 

do individuo ficam esquecidas no curso do processo educativo. Percebe-se que, a 

dicotomia entre o conhecimento racional e vida sensível se fortalecem, como 

resultado da super-especialização das disciplinas, exigida pelo mercado de trabalho. 

Feita as devidas ressalvas, sabe-se que na sociedade neoliberal o ser humano é 

reduzido a “ser menos” e ter mais. A relação entre ter e ser se estabelece com o 

imperativo daquele em detrimento deste. Prioriza-se assim, uma educação que 

prima por resultados materiais e não dá a devida importância em cuidar da 

subjetividade do ser humano. Todavia, a Educação que cuida do sujeito de forma 

global, se alimenta também de uma cultura que viabiliza a humanização do ser, tal 

possibilidade está presente na cultura humanística, porque  

 

A cultura humanística é uma cultura genérica, que, pela via da filosofia, do 
ensaio, do romance (grifo nosso), alimenta a inteligência geral, enfrenta as 
grandes interrogações humanas, estimula a reflexão sobre o saber e 
favorece a integração pessoal dos conhecimentos (MORIN, 2001. p.17). 

 



 

 

É de fundamental importância reconhecer nas artes uma forma de reintegrar 

e ampliar os saberes como possibilidade de uma educação que concebe o ser 

humano de forma global. Poderíamos dizer que a Literatura constitui um elo que une 

as duas culturas (das humanidades e a cientifica) e que amarra a Educação com 

laços firmes e seguros, sustentando-a de sentidos. O poder da literatura se institui 

justamente por ser produtora de conhecimento e de sensibilidade. Numa acepção 

mais ampla, a literatura se impõe pela beleza de sua arte que possibilita o desvelar 

da “boniteza” do ato educativo. A sua substância preserva os valores da cultura, 

alimenta a busca pela humanização do ser humano e conecta na alma valores 

profundos, ao despertar a sensibilidade.   

Assim, o abraço entre a cultura cientifica e a cultura das humanidades – aqui 

representada pela literatura, permite a descoberta de uma educação almada (com 

alma). A literatura revela na pessoa um cosmo repleto de personagens quiméricos, 

de obediência e de transgressão, de raios de lucidez e de tempestades. O escritor 

russo Fiódor Mikhailovich Dostoievski (1821-1881) “demonstrou vivamente a 

complexidade das relações do sujeito com o outro, as instabilidades do ser” 

(MORIN, 2001. p.44). A relação firmada e alimentada com os bens culturais pode se 

expressar na aliança estabelecida entre Literatura e Educação. Esta aliança é 

importante, diz Perissé (2006) porque 

 

Ou a pessoa dialoga com a cultura, com a literatura, com as „turas deste 
mundo‟, e se eleva, encontrando em si o melhor e fazendo desse melhor 
uma pauta de conduta, ou a pessoa passa a caminhar no nível mais 
horizontal, que tende ao declive, ao infra humano, aos estados 
infracriadores. (PERISSÉ, 2006, p.59) 

 

Depreende-se que a literatura possibilita uma construção de si por meio da 

incursão na leitura, em que, imerso no universo ficcional, o leitor vive uma aventura 

refletida e dialogal. Nessa perspectiva, o individuo dialoga consigo num exercício 

formador eficaz, em que ocorre a conjugação entre a subjetividade e a objetividade; 

de modo a constituir uma universalidade. Isto culmina com múltiplas descobertas e 

aprendizagens. 

A leitura como exercício dialogal promove a lucidez por meio da descoberta 

da realidade humana, intensifica o existir, por meio da capacidade de pensar, 

imaginar, intuir, lembrar. A “incompreensível” condição humana aclara-se por meio 



 

da literatura, onde temas vitais são captados a partir do interior de uma obra. Nesta, 

ilustra-se o quadro da existência humana formado por personagens, por aliterações 

e rimas de uma poesia – parte da literatura – das imagens descritas pelas palavras, 

pelo sofrimento de um ser ficcional ou pela alegria de uma criança que passa 

brincando no texto diante dos olhos do leitor. Por produzir tal efeito é que esta arte 

consegue revolver “as águas paradas” do nosso interior, de onde faz emergir 

sentimentos que despertam a imaginação e ativa a nossa capacidade de sonhar, 

sem perder de vista o real. Podemos dizer que, ao explorar a leitura de uma obra, 

tudo que vem a fluir em nosso ser nos conduz ao achado de novas certezas. 

 Nesta vertente, o habito de exercer a leitura de literatura como processo 

de interiorização em que o sujeito dialoga consigo mesmo constitui-se num 

verdadeiro legado para a Educação do individuo. Este, enquanto ser humano, se 

percebe inacabado, por isso deve buscar meios educativos a fim de desenvolver-se 

e expandir-se. Pode ser conduzido a descobrir que, é através da produção cultural 

que está às necessárias possibilidades de alcançar sua condição de ser mais. 

Desse ponto de vista, o ato educativo toma uma proporção mais ampla, uma 

vez que, educar não se resume a instruir ou adestrar. É antes, de tudo, desvelar a 

alma, sem que pra isto, precise negligenciar a cultura cientifica. Contempla-se a 

Educação global como possibilidade que vislumbra o individuo em várias dimensões. 

A Literatura traz em sua essência essa proposta por acreditar que o contato com o 

universo desta arte pode levar o leitor a um nível maior de autoconhecimento; dotar-

lhe de uma melhor expressividade verbal; além de promover uma percepção mais 

aguçada acerca de si, dos outros e do mundo.  

O sujeito que é levado por inquietações interiores e indagações recorre à 

leitura de literatura como uma forma complementar e prazerosa de educar-se. Nisto, 

busca descobrir saberes que possam responder às suas indagações bem como 

agregar valores a sua natureza humana. Nesse propósito, acaba fazendo da 

educação uma reescrita de si, uma vez que a vida e a literatura se interpenetram.  

Com isto, o indivíduo desenvolve a capacidade de reflexão e passa a estabelecer 

nexos de significados entre a oposição de temas vitais que dizem respeito aos 

dilemas humanos. A literatura permite redimensionar a vida, habilitando o indivíduo a 

lidar melhor com questões contrastantes, que são inerentes à condição humana e 

estão presentes no contexto existencial. Desta forma, a literatura possibilita uma 



 

leitura de mundo de forma poética. Somente essa leitura viva, apaixonada e 

vivificadora, afirma Perissé (2006) 

 

[...] conduz a um pensar que integra o desintegrado, faz conexões entre os 
opostos, descobre (talvez invente...) nexos entre realidades afins ou 
contrastantes. Nexos, por exemplo, entre alegria e dor, entre saudade e 
desespero, entre sexualidade e divindade, entre magia e tecnologia, entre 
literatura e educação [...] (PERISSÉ, 2006, p.71) 
 

 

Ao conceber a Educação, sob a perspectiva de humanização do ser, 

entende-se o papel determinante que a literatura exerce enquanto instância 

educativa e formativa. A literatura representa uma das mais ricas dimensões da 

cultura; por ser formadora de valores e está a serviço da educação do homem, ela 

constitui-se numa grande reserva cultural, ideal para alimentar a formação humana. 

Por isso é que, a literatura não deve ser esquecida pela educação, pois o seu papel 

compreende um conhecimento historicamente produzido. A mesma ocupa, na 

prática cultural, um lugar privilegiado significando uma forma de exercício que 

responde as inquietações e perplexidades da condição humana.  

Nesse sentido, a literatura pode ser considerada um veículo de formação 

humanizador, porque no enredo de uma obra ficcional, encontram-se os 

instrumentos de reflexão que fazem parte do nosso ser universal comum, tais como: 

a dor, o amor, a solidão, o medo, os valores humanos e outras questões imanentes 

a natureza humana, sobre as quais a substância literária versa de forma criativa e 

instigadora.   

É preciso atentar para uma Educação com alma, a qual cuida do ser 

humano considerando-o uma obra de arte inacabada; este propósito revela-se como 

riqueza, consoante as multiplicidade das dimensões que apresenta e sugere. Nesta 

perspectiva a Literatura é concebida como uma rica proposta que se abre a vastas 

possibilidades de compreensão acerca da realidade humana.  Além de desvelar a 

alma, a arte literária, em sua feitura peculiar, concede ao leitor múltiplas vantagens 

tais como: capacidade de concentração, ampliação da consciência; maior 

capacidade de realizar escolhas; discernimento acerca de fatos e acontecimentos; 

além de aumentar a percepção do sujeito sobre si mesmo, o mundo e o outro. 

Ademais, favorece uma capacidade singular de estabelecer juízos de valor, 

pelo fato de desenvolver um modo de pensar de maneira relacional. Possibilita ainda 



 

concatenar e ampliar melhor os saberes, deste feito aprimora o sujeito em muitas 

dimensões. Em virtude de tais perspectivas, o indivíduo passa a inteligir a realidade 

em diferentes níveis, a partir de um ponto de vista descentrado que a arte literária 

favorece. 

Um dos objetivos da educação é despertar a capacidade que o ser humano 

tem de descobrir novos horizontes, de inovar, de alimentar o fogo da esperança, de 

anunciar e denunciar, de descobrir novas possibilidades, de ler o mundo. Diante 

disso, a literatura pode está no cerne da prática docente, porque ela também se 

presta a esse papel, desde que não se limite ao exercício exploratório, informativo e 

obrigatório, mas a uma leitura inteligente e amorosa do texto. Assim, no âmbito 

educativo a literatura pode ser vista como uma vereda que deveria ser muito bem 

aproveitada. Cabe à Educação fazer uma intensa chamada para que se observe 

agudamente a forma literária de dizer as coisas da vida ao lado do conhecimento 

cientifico. Pode-se dizer com veemência que a Literatura é um amparo lírico e 

poético indispensável das questões concretas. 

A intenção de propor uma aliança entre literatura e educação se pauta na 

tentativa de contrapor-se bem como, ultrapassar uma perspectiva performativa e 

instrumental de educação, face a uma pedagogia seduzida ou subestimada pelo 

discurso da sociedade capitalista. Contrapor-se a isto, é tentar sugerir um 

reencantamento do discurso pedagógico por meio da renovação de um ideal de 

Educação, enquanto auto-subjetivação, autoconstrução do sujeito e transformação 

da sociedade. Com esse intuito tenta-se combater á unidimensionalidade da 

educação, uma vez que, a literatura, por ser uma instância educativa, possibilita 

encontrar meios e formas de pensar os saberes necessários á prática pedagógica. 

O ato educativo através da arte, em especial a literatura, aponta uma direção 

que permite uma redescoberta da educação enquanto processo formador 

encharcado de sentimento que viabiliza meios e fins humanizadores. Nesta direção, 

tem-se uma proposta de educação em sentido integral que remete o homem ao seu 

caráter de transcendência, próprio da condição humana.  

Importa saber que a vereda literária não envelhece, resiste às ameaças do 

tempo e do espaço; consiste numa orientação pertinente para a descoberta de 

novos rumos na educação. Pela sua marca imperecível e transgressora da 

realidade, a Literatura faz com que a humanização do ser humano seja possível, 



 

através de um desvelar da alma que brota do cenário da existência em consonância 

com a arte literária.  

Face ao estudo de uma determinada obra, devemos levar em conta que toda 

narrativa literária pode ser lida a partir do pressuposto de que ela contém sempre um 

ensinamento em suas entrelinhas; ainda que nisto esteja longe de esgotar todas as 

suas possibilidades de apreensão acerca de outros possíveis saberes e outras 

tantas dimensões. 

No que tange ao caráter pedagógico de qualquer obra de ficção, 

ressaltamos que este é um efeito de leitura que dependerá da perspicácia e da 

intencionalidade do leitor; aspectos que o tornará capaz de explorar aquilo que 

deseja. Assim, a intenção do leitor na escolha da obra a ser lida, bem como o 

conhecimento prévio, são pontuados como fatores determinantes num propósito de 

leitura.  

É imprescindível descobrir a importância da literatura para a educação, 

como forma de aprofundamento do ser, de enriquecimento intelectual e ético, de 

cultivo da sensibilidade, da imaginação e da humanização. Tudo isto nos conduz à 

descoberta de outra dimensão mais profunda e inegável do ser – a alma. Esta se 

reflete e é refletida na Literatura onde a mesma tece com os fios de sua linguagem 

eloqüente, bem como poética as nuances de saberes e valores; sabiamente 

velados. De forma magistral, esta arte, se insinua ao leitor, convida-o a fazer 

descobertas, de modo a se reconhecer, à medida que adentra em seu enredo 

mágico e envolvente. Só alguém que se decide pela aventura de ler é quem pode 

anelar a descoberta de tais valores e saberes; convencendo-se de que a Literatura 

constitui-se, por excelência, em uma instância educativa. Cabe ao indivíduo decidir-

se por realizar este percurso de enriquecedoras e inusitadas descobertas, apontado 

por uma vereda singular – a da Literatura. É neste universo ficcional de 

multiperspectivas que o leitor, talvez, sem se dá conta, desbrava seu próprio mundo 

interior; ao realizar uma espécie de travessia humana, cujo benefício se endereça a 

ele próprio e repercute na sua Educação como um todo. Isto contribui de forma 

eficaz com o seu processo de autoconstrução. Por meio desta possibilidade, o 

individuo ao imergir, com sua insegurança existencial, na fonte da Literatura; não é 

mais o mesmo após, pois emerge dessa experiência com a leitura inovado de 

segurança  para atravessar com passos firmes o largo caminho da Educação. Esta, 

apesar de tantas incertezas e desafios, retorna sempre ao antigo rumo: humanizar o 



 

individuo ontologicamente convocado a ser humano e a empreender sentido naquilo 

que realiza.  

Defendemos que, a Educação deveria incidir seus holofotes (luzes de 

compreensão) sobre a Literatura, dá espaço para que a mesma protagonize o seu 

ato cênico educativo em cada indivíduo. Ela não precisa de muito esforço para 

convencer os sujeitos de quão importante é a sua arte e o seu papel. Não só para o 

palco (âmbito) da Educação, mas, principalmente, para a vida do indivíduo em sua 

globalidade. A Literatura não quer roubar ou tirar o conhecimento cientifico de cena, 

mas apenas criar uma sinergia, uma parceria; estabelecer uma relação mútua e 

enriquecedora entre esses dois campos de conhecimentos, a fim de contribuir com 

uma educação essencialmente humanizadora. 

 

1.1.  A Travessia pelo Grande Sertão: veredas 

 

A obra Grande sertão: veredas foi escrita em 1956, por João Guimarães 

Rosa (1908-1967), um dos maiores expoentes da literatura clássica brasileira. O 

autor nasceu em Codisburgo, cidade do interior de Minas Gerais. Formou-se em 

Medicina e tornou-se um grande escritor. Publicou várias obras, dentre elas 

destacam-se: Contos, Sagarana (1946); Corpo de baile (1956); Primeiras Histórias 

(1962); Tutaméia – Terceiras Estórias (1969); Ave, Palavra (1970) e o presente 

romance em foco. 

Grande sertão: veredas é considerada uma das mais importantes obras da 

literatura brasileira. Seu gênero se enquadra na categoria de romance épico, 

regionalista e psicológico. Possui uma constituição complexa, original e densa. De 

imediato, chama atenção pela ausência de capítulos – a estória é de uma densidade 

e fluidez que mais parece uma correnteza a arrastar o leitor para dentro de um 

universo mágico e envolvente, o que causa forte impressão no leitor. 

A linguagem deste romance causa súbito impacto, pois se revela como 

elemento enigmático na composição de seu enredo. Com isto, o autor consegue um 

efeito peculiar que instiga a curiosidade, ocasionando certa reação de perplexidade. 

Rosa, magistralmente, provoca uma verdadeira revolução lingüística, ao mesclar o 

vocabulário regional da fala típica de pessoas simples do sertão, com o que há de 

erudito e do arcaísmo da língua portuguesa. Os neologismos e os recursos 



 

estilísticos extrapolam as possibilidades de uso da Língua Portuguesa o que causa a 

impressão de criação de um novo idioma.  

Guimarães Rosa (1986) faz uma recriação da linguagem, de forma criativa e 

genial o que possibilita maior grandeza ao discurso. A temática desta obra é o 

sertão, mas, um sertão captado e vivenciado a partir da perspectiva do interior do 

homem, seus sentimentos e emoções, sua subjetividade e sua psique. As questões 

versadas na narrativa dizem respeito a temas vitais, tais como: amor e o ódio, Deus 

e o diabo, alegria e solidão, medo e coragem, bem e mau. Essas questões 

perpassam as ações e o interior do homem, mostrando os aspectos conflitantes e 

multifacetados que permeiam a existência humana.  

Todas as emoções e sentimentos antagônicos são tratados em forma de 

prosa, onde o autor toma como pretexto uma história de jagunços1 – a qual acaba 

ganhando uma magnitude universal. Neste sentido, o sertanejo não é visto 

simplesmente como o ser humano rústico que povoa essa região do Brasil, uma vez 

que seu conceito é ampliado: ele é o próprio ser humano com o qual nos 

identificamos pelo fato de conviver com problemas de ordem universal e eterna. 

O tempo utilizado para narrar e marcar a narrativa não é linear como na 

maioria dos romances, ou seja, não há uma ordem cronológica na contação da 

estória. Neste caso, o tempo é considerado psicológico, porque é o próprio 

personagem quem o determina; tomando por base de suas lembranças, sentimentos 

e emoções acerca dos quais faz muitas digressões, indo e voltando do remoto ao 

recente.  

A obra apresenta um narrador-personagem em primeira pessoa com a 

utilização do discurso direto e indireto livre em que o personagem central, Riobaldo, 

desenvolve um diálogo-monólogo com um interlocutor que não interage no discurso. 

A narrativa longa torna o enredo uma espécie de labirinto. 

Num panorama geral, o espaço da obra é o sertão. O cenário onde se passa 

a trama está representado numa geografia que compreende os seguintes estados: 

norte de Minas Gerais, sul da Bahia e Goiás. No entanto, por se tratar de uma 

narrativa densa, permeada de reflexões, abstrações, devaneios e divagações, essas 

características fazem a obra ganhar um caráter universal deixando subentendido 

que: ”o Sertão é o mundo”. 

                                                 

1
 Sertanejo integrado num grupo, bandoleiro, valentão assalariado. 



 

O personagem principal do Grande sertão é Riobaldo. Outros personagens 

realizam a travessia pelas veredas das “terras dos gerais”: Diadorim, Sô Candelário, 

Zé Bebelo, Joca Ramiro, Compadre Quelemém, Hermógenes e Ricardão. 

Riobaldo é personagem-narrador que conta sua estória de vida a um doutor 

anônimo que nunca aparece, ficando envolto no mistério, à sombra de Riobaldo. Há 

uma explicação quanto ao nome deste. Rosa criou intencionalmente este nome a 

partir da junção da palavra Rio (o que está no centro) mais a palavra baldo (o que 

está a margem) o dá um sentido metafórico e ambíguo a este misterioso 

personagem. Depreende-se que, Riobaldo tem uma necessidade de narrar, contar a 

sua história de vida, a fim de entendê-la melhor e realizar assim, uma catarse 

(libertação) e uma autotransformação.  

O jagunço deixa claro na sua fala que sente dificuldade em narrar, seja por 

sua precariedade em ordenar os fatos, seja por sua dificuldade em entendê-los. 

Mesmo assim, segue em frente e relata sua infância, a breve carreira de professor, 

suas aventuras amorosas, até chegar ao momento crucial da sua entrada na arte da 

jagunçagem. Começa então a desenrolar os fatos, acerca de suas conquistas em 

guerra e sua travessia pelo sertão, onde se revela um exímio atirador. O 

personagem acaba se revelando um filósofo a partir da reflexão sobre a vida e de si 

mesmo. Suas inquirições giram em torno de questões míticas, de ordem espiritual, 

cuja preocupação maior é saber se o Diabo existe. 

Diadorim representa o amor impossível, proibido. Em torno dele se dá um 

mistério porque o mesmo é uma mulher (Maria Deodorina) que cresce como homem 

sem ninguém saber. Sua falsa identidade é conhecida como jagunço Reinaldo. 

Apenas no desfecho da trama, quando este personagem morre, é que é desvendado 

o seu mistério, descobre-se que Reinaldo é uma mulher. 

Zé Bebelo é um personagem que se apega a idéia de acabar com os 

jagunços, na verdade ele é motivado por seus anseios políticos de estabelecer a 

ordem e paz no Grande sertão. 

Joca Ramiro representa o maior chefe dos jagunços. É admirado e 

respeitado por todos, simboliza o senso de justiça e liderança. 

Medeiro Vaz é um notável chefe de jagunços que se une ao bando de Joca 

Ramiro a fim de combater a facção opositora – Hermógenes e Ricardão – com quem 

travam uma guerra significativa. 



 

Hermógenes e Ricardão são parceiros e representam a oposição. São 

chamados de Judas porque traíram e mataram Joca Ramiro. Os jagunços 

acreditavam que Hermógenes havia feito um pacto com o demônio e não poderia 

morrer em combate. No entanto, ocorre o contrário.  

Só Candelário é outro renomado chefe que se agrega ao bando de Joca 

Ramiro para ajudar na vingança da morte deste. Seu grande temor era o de contrair 

lepra; 

Quelemém de Goiás era o compadre e confidente de Riobaldo, uma espécie 

de orientador espiritual que o ajuda em suas dúvidas existenciais, face às 

inquietações manifestas acerca do homem e o mundo. 

Os referidos personagens compõem a trama narrada pelo personagem 

Riobaldo em um diálogo-monólogo, que justifica a idéia de filósofo jagunço ao contar 

suas aventuras pelo sertão a um ouvinte mais letrado do que ele. Assim, Riobaldo 

durante três dias, relata as suas estórias repletas de episódios de lutas e combates 

entre bandos rivais de jagunços e as forças repressoras oficiais. O personagem-

narrador passa a idéia de que é obcecado por questões existências e míticas e suas 

principais preocupações consistem em saber se o diabo existe, se vendeu mesmo a 

sua alma e a relação ambígua e afetiva que nutre por Diadorim, pois acredita que o 

mesmo é um homem. 

Riobaldo é um homem de muitos medos e não sabia como enfrentá-los nem 

tampouco superá-los. Na infância conhece Diadorim e vê neste a personificação da 

coragem. Depois de adulto, reencontra-o e decide segui-lo integrando-se ao sistema 

jagunço. A partir deste fato, surge entre os dois uma forte e terna amizade 

alicerçada em total lealdade. Tornam-se companheiros inseparáveis de luta e 

Reinaldo revela seu verdadeiro nome Diadorim. Com este, Riobaldo aprende a 

admirar a natureza, e os dois, em alguns episódios, se esquivam do bando para 

desfrutar momentos bucólicos, contemplando a fauna e a flora.  Riobaldo é tomado 

de culpa por acreditar que ama Diadorim e encontra no compadre Quelemém de 

Goiás apoio e conselhos espirituais. 

A grande revelação do romance se dá quando Diadorim enfrenta 

Hermógenes. Ambos morrem em combate, nisto Riobaldo descobre então que o 

companheiro jagunço era na verdade uma linda mulher por nome de Maria 

Deodorina da Fé Bettancourt Marins. Para maior surpresa, esta, era filha do líder 

dos jagunços Joca Ramiro.  



 

Ao término das aventuras, face à descoberta inusitada, Riobaldo adoece. Ao 

recuperar-se, recebe a notícia da morte de seu padrinho e herda as duas fazendas. 

A vida de fazendeiro anuncia o fim do jagunço e inaugura-se uma nova fase de sua 

vida. À medida que leva uma vida pacata e estável dedica-se a fazer reflexões na 

maior parte do tempo. Aprofunda então uma questão intrigante que o acompanha: 

teria ele vendido a alma ao Demônio?  

A educação por meio da literatura possibilita ao leitor identificar-se com os 

diversos aspectos da existência humana, advindas dos personagens da obra 

literária, o que favorece o desvelar da alma ao realizar a travessia da leitura e das 

experiências educativas fundamentada na dialogicidade como forma de conhecer a 

si, o outro e o mundo. A obra Grande sertão: veredas desvela saberes necessários à 

prática educativa que mostram um ser humano inacabado em busca de sua 

identidade cultural pelas veredas do Grande sertão.  

 

 



 

2. CAPÍTULO :  DESVELANDO SABERES NECESSÁRIOS À EDUCAÇÃO NO 

GRANDE SERTÃO 

 

2.1 Grande Sertão: veredas sob a abordagem do diálogo, uma afluente da 

Pedagogia libertadora 

 

A pedagogia freireana defende que a pesquisa cultural está na base das 

preocupações de todo educador e deve constituir-se como condição prévia para que 

este desenvolva o seu trabalho. Nesse sentido, entende-se a sugestão que o 

educador Paulo Freire fez a Paulo de Tarso Santos (1926), ministro da educação do 

governo do presidente João Goulart (1961-1964) para que o mesmo lesse e, 

possivelmente, empreendesse um estudo da obra Grande sertão: veredas. Santos 

confessa:  

[...] Dele recebi, de presente, o livro de Guimarães Rosa Grande sertão: 
veredas, cuja leitura, atenta e renovada, tanto me impressionou que cheguei 
a escrever um livro sobre o Grande sertão; fiz questão de afirmar na 
introdução: “devo a sugestão da primeira leitura (do Grande sertão) ao 
professor Paulo Freire”. (GADOTTI,1997 apud SANTOS, p.178). 

 

Após acatar a sugestão, Santos(1978) tomou a obra Grande sertão: veredas 

como objeto de análise empreendendo a exploração literária, estudada à luz da 

pedagogia freireana, com o intuito de desvelar as seguintes categorias: a 

consciência de si, a consciência do outro e a consciência de mundo. Num estudo 

meticuloso encontrou estas categorias teóricas presentes na fala do personagem 

Riobaldo. Por conseguinte, fez uma outra descoberta ao identificar no enredo 

literário, semelhança com a Utopia de Thomas Morus 2(1478-1535), adotou-a como 

outra categoria teórica, prefigurada no personagem ao longo da trama e agregou-a 

como parte do seu trabalho no capítulo denominado de Utopia e Contra-utopia. 

Movido pelo entusiasmo de uma leitura perspicaz, fichou o livro de acordo com as 

categorias referidas e, aos poucos, debatia com Paulo Freire. 

O trecho da obra rosiana: “o senhor me ouve, pensa e repensa e rediz e 

então me ajuda” (ROSA, 1970, p.96) fornece o ponto de partida necessário à 

interpretação de Santos que ao decodificá-lo encontra semelhança com a teoria do 

                                                 

2
 Escritor, diplomata e advogado inglês. 



 

diálogo. Assim, o mecanismo e o objetivo que subjaz o diálogo estão magistralmente 

contidos nas entrelinhas do referido fragmento do texto.  

Santos desenvolveu uma síntese da obra rosiana na forma de ensaio 

literário, cujo tema intitula-se: O diálogo no Grande sertão: veredas. Demonstra 

vivamente o seu entusiasmo face às suas descobertas que logrou-lhe amplas 

perspectivas de compreensão. Ressalta que sua atitude frente ao Grande sertão: 

veredas foi a de quem “havia encontrado um imenso filão para o estudo da cultura, 

especialmente, no tocante a uma parcela da população brasileira” (Santos, 1978, 

p.4); o que proporcionaria grande contributo à Educação. 

Segundo o autor do referido ensaio literário, o objetivo do seu trabalho 

consiste em “suscitar o interesse pelo estudo do encontro, em processo dialógico, da 

cultura de Rosa, com a cultura do sertanejo, especialmente, como expressa nas 

lutas de jagunço”. (SANTOS, 1978, p.9). Argumenta que, é por meio dessa 

dialogicidade que se dá o encontro entre o personagem central Riobaldo e o autor 

Guimarães Rosa, culminando com o intercâmbio entre sua culturas. Nesta 

perspectiva, o autor de O diálogo no Grande sertão: veredas é categórico ao 

defender, a partir de sua análise, que a obra rosiana é este diálogo. 

O resultado do trabalho de Santos (1978) leva-o a reconhecer Guimarães 

Rosa como um pesquisador temático genial e metódico que teria baseado sua obra 

em prévio e amplo estudo empírico. Nisto constatou uma estrita relação básica entre 

este singular literato (Guimarães Rosa) e o educador (Paulo Freire) que defende a 

pesquisa cultural referente ao contexto de vida do indivíduo, fazendo-se 

imprescindível ao Educador. 

Para Santos (1978) o diálogo constitui o elemento favorecedor que 

determina a confiança nesta relação de amizade que, aos poucos, firma-se entre 

Riobaldo e Rosa. Com isto solidifica-se uma amizade que, com base na narrativa do 

personagem, possibilita amplas descobertas. Nesta fluência, firma-se 

gradativamente um diálogo que ganha força representando, uma espécie de 

intercâmbio entre suas duas culturas, a rural (Riobaldo) e a urbana (Rosa). 

Instigado por essa descoberta, Santos (1978) adota a teoria do diálogo como 

cerne do seu trabalho sustentando-a sob o pressuposto da antropologia da 

convivência ou antropologia cultural. Deixa claro que, por antropologia da 

convivência entende-se o estudo do próprio homem, enquanto “ser de relações”. É 

nesta perspectiva que toda convivência é o encontro de duas culturas ou de duas 



 

histórias diferentes que tendem a síntese por meio do diálogo. Para dar 

sustentabilidade a teoria do diálogo, Santos estrutura o seu ensaio literário em 

citações extraídas da obra Grande Sertão: veredas e ordena-as nos seguintes 

capítulos: o monólogo dialógico de Riobaldo (antropologia da convivência); a 

consciência de si, a consciência do outro; a consciência do mundo e Utopia e contra-

utopia. Estas concepções constituem o alicerce do seu trabalho. 

O monólogo dialógico de Riobaldo (antropologia da convivência) integra o 

capítulo II, representando o bordão do ensaio literário de Santos, em que ele 

apresenta-nos essa perspectiva ao afirmar que, “a trama literária do Grande Sertão 

envolve, na verdade um claro diálogo do personagem-símbolo com o autor da obra.” 

(Idem, 1978, p11) Santos defende o argumento de que, “Rosa não fala, mas sua 

palavra, expressão erudita de sua cultura, aparece sintetizada nas falas de 

Riobaldo”. (Idem, 1978, p.11) Nesta direção, o referido autor nos remete a narração 

de Riobaldo indicando o trecho que sinaliza para nós esse modelo de diálogo, que 

segundo Santos, significa a visão de vida de Rosa. Para dar suporte ao argumento 

do monólogo dialógico, ressalta o trecho (com grifos seus) em que os elementos 

desse diálogo se fazem presentes: “Sendo isto ao doido doideira digo. Mas o senhor 

é homem sobrevindo, sensato, fiel como papel, o senhor me ouve, pensa e repensa, 

e rediz e então me ajuda (grifo nosso).” (ROSA, 1967, p.96) 

Santos (1978) nos dá a conhecer que a consciência de si é vislumbrada em 

muitos dos recortes da fala do personagem quando este através de sua narrativa 

demonstra ser consciente de si sob vários aspectos. Assim, em primeira instância, o 

personagem revela-se ciente de suas virtudes humanas, ao reconhecer-se como 

homem bom. A consciência de si é ilustrada por Santos na seguinte passagem: O 

senhor aprende? Eu entôo mal. Não por boca de ruindade, lá como quem diz. Sou 

ruim não, sou homem de gostar dos outros, quando não me aperreiam; sou de 

tolerar. (ROSA, 1970, p.169)   

Ao discorrer acerca da consciência do outro, Santos (1978) assegura que, 

“Riobaldo possui aguda consciência do outro bem como de sua condição de sujeito 

face ao mundo; o que o torna diferente dos demais sujeitos que se movimentam na 

trama do livro.” (SANTOS, 1978, p.29). Esta consciência do outro é também 

identificada por Santos em seu trabalho, com relação a dois personagens que 

compõem as principais faces amorosas da história de Riobaldo.  Quanto a isto ele 

diz que, “Riobaldo emigra constantemente de si em favor de Diadorim e Octacília” 



 

[...] (SANTOS, 1978, p.29) Neste sentido remete ao que diz Riobaldo ao lembrar que 

“coração mistura amores”. (ROSA, 1967, p.179)  

A respeito da consciência de mundo, Santos diz que, “com Riobaldo o sertão 

se faz estória, sem deixar de ser sertão” (Idem, 1978, p33). Salienta que em todas 

as menções que o personagem faz sobre o sertão, este, surge em sua condição de 

mito, de coisa vaga e abstrata. Nesse sentido o que Riobaldo conhece sobre o seu 

mundo é definido por ele apenas como uma pequena parte (“só estas veredas, 

veredazinhas”). 

Santos (1978) ressalta que o personagem apresenta a consciência de 

mundo na forma de sertão desafio, sertão livre e sertão lindo. É o que se observa 

através de sua fala, ao narrar sobre seu universo, seu entorno, seu contexto de 

sertanejo. Em sua percepção, o personagem tenta apropriar-se da definição mais 

precisa sobre o que venha a ser o sertão, captado por sua subjetividade. No entanto, 

tudo parece que lhe escapa. O que Santos (1978) nos mostra é que, Riobaldo 

adquire a consciência de mundo ao se relacionar de forma intensa com o seu mundo 

cujas belezas aprendeu a apreciar com Diadorim. 

Assim, nos intera que, as referências ao sertão se multiplicam; sinalizando 

que o narrador é movido por um desejo recorrente de definir; não só para o seu 

interlocutor, mas também para si mesmo sobre como é esse Sertão. Ao dizer “o 

sertão está em toda parte. O sertão é dentro da gente” (SANTOS, 1978, p.34). dá-

nos a impressão que um clima de mistério envolve sempre as referências de 

Riobaldo que se transfigura em símbolo do mundo. 

No que tange a Utopia e contra-Utopia, diz respeito à descoberta dos 

aspectos de quimera e fantasia presentes em Grande sertão: veredas característicos 

da obra Utopia, do autor Morus. Nesta vertente, Santos, discorre acerca das 

peculiaridades da obra Utopia e seus aspectos mais relevantes, mostrando-nos o 

que vem a ser um ideal utópico relacionando com o que há de comum com enredo 

rosiano. Traça outro paralelo com a questão do Demônio na trama de Grande Sertão 

e o Demônio tratado em Utopia. Ressalta que, na obra clássica de Morus, “o orgulho 

aparece como o „Demônio infernal, ‟ „senhor e pai de todo o mal‟”, (SANTOS, 1978, 

p.37) ao passo que, em Grande sertão: veredas o Demônio está referenciando no 

pacto que o personagem Riobaldo firma para vencer o seu medo e obter combate 

vitorioso.  



 

Ressalta, ainda como sinais de Utopia presentes na obra rosiana, a questão 

referente à moralística (em Morus existia um ideal de sociedade perfeita). De acordo 

com Santos (1978) o próprio Riobaldo chega a expressar seu desejo utópico ao 

afirmar que, “vida devia ser como sala de teatro, cada um inteiro fazendo com forte 

gosto o seu papel, desempenho. Era o que eu acho. É o que eu achava”. (ROSA, 

1967, p.44)  

Santos (1978) ao arrematar o seu ensaio literário nos afirma que, “na tríplice 

tomada de consciência - de si, do outro e do mundo o Grande Sertão se transforma, 

assim, na biografia libertadora de Riobaldo” (Idem, 1978, p46). Conforme vemos, 

estas concepções identificadas por Santos estão personificadas no personagem-

narrador, possibilitando ao mesmo se “desalienar do medo e do mito”. Portanto, ao 

nos remetermos mais uma vez ao fio temático do autor de O diálogo no Grande 

sertão: veredas nos certificamos de que Santos estudou de fato a obra rosiana sob a 

perspectiva do Diálogo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

2.1  O DESVELAR DE OUTROS SABERES EM GRANDE SERTÃO: VEREDAS 

 

2.1.1 O inacabamento do ser 

 

Riobaldo, personagem-narrador, por ser um ser de relações, sente 

necessidade de comunicar-se e por isso narra a sua história, interfere no 

mundo, no seu contexto. Por possuir consciência de si e do outro, no 

confronto dos seus relacionamentos humanos, adquire consciência também 

de sua natureza inacabada. Riobaldo, movido por suas inquietações, inclusive 

por se sentir inacabado, sente a necessidade de reviver o seu passado, 

evocando-o em suas lembranças. No intuito de identificar na fala de Riobaldo 

o inacabamento do ser, percorremos com o personagem através de sua 

narrativa, o trajeto que ele faz no território de suas lembranças, emoções e 

sentimentos. Constatamos que o personagem-narrador é movido pela 

necessidade de entender o seu passado, de uma busca pelo sentido da vida 

e de entender as razões que motivam os seus próprios atos.  

O inacabamento do ser nos leva a busca do ser mais. Riobaldo 

adquire consciência desta possibilidade e sente que precisa realizar esta 

Travessia em sua memória. Movido pela dúvida, expressa seus 

questionamentos e ao sentir a necessidade de falar, faz uma auto-análise, 

posto que, ao contar acerca do que lhe angustia, o personagem-narrador 

realiza uma liberação interior, uma espécie de catarse. Desta forma, 

personifica-se um ser que vai se educando, adquirindo cada vez mais 

consciência.  Conforme discorreu Castro (1976) acerca de Grande Sertão 

veredas: 

[...] a vida é uma travessia dentro da paisagem da totalidade do 
Real. A travessia torna-se a procura pelo “homem humano” [...], da 
totalidade do real a partir da dúvida, que se concretiza na pergunta, 
uma vez que só pergunta quem sabe. (CASTRO, 1976, p.44) 

 

A busca pela realização desta travessia torna-se uma necessidade 

vital para o personagem, quando este se reconhece como um ser de 

limitações e por isso inacabado. Estes fatores constituem-se em motivação 

para a conquista do seu autoconhecimento e por acreditar na possibilidade do 



 

seu crescimento humano, de sua transcendência á condição de jagunço; pois 

demonstra, no decorrer da trama, uma preocupação recorrente quanto a este 

aspecto.  

Riobaldo, ao traçar o perfil das pessoas do seu entorno, no relato de 

episódios que compõem a sua história, tenta descrever para o seu interlocutor 

quem são e como se comportam seus companheiros. Face a isso, contempla 

as mudanças operadas em cada um pela vida; seja em decorrência de um 

fato ou mesmo porque conclui em suas abstrações que, tudo e todos estão 

mesmo sujeito a mudanças. Ao intuir que existem mudanças o tempo todo 

acontecendo e que o homem também muda, constata que “as pessoas não 

estão sempre iguais, afinam ou desafinam.” (ROSA, 1986, p. 21) Conclui para 

si, está diante de uma “verdade maior”. Assim, Riobaldo é categórico ao 

defender, apoiado nas suas observações que: 

 

O senhor... mire e veja: o mais importante e bonito do mundo é isto: 
que as pessoas não estão sempre iguais, ainda não foram terminadas - 
mas que elas vão sempre mudando.Afinam ou desafinam verdade 
maior.É o que a vida me ensinou. (ROSA, 1986, p.21) 

 

No trecho acima, desvela-se o inacabamento do ser, enaltecidos na 

fala de Riobaldo que, dada as suas observações fortuitas se coloca na 

posição de aprendiz da própria vida para apreender da realidade questões 

como: o inacabamento do ser e a diversidade que há nas relações entre as 

pessoas. 

Percebemos que o achado dos saberes investigados emerge nas 

sutilezas das entrelinhas, ressaltando-se neste fragmento da narrativa de 

forma poética e lírica. Com este intuito, o autor dota à alma de um simples 

jagunço de sensibilidade, o que torna Riobaldo um ser crítico-reflexivo; 

condição que o possibilita extrair uma sabedoria de vida de forma singular; 

colhida a partir de suas experiências de sertanejo. Riobaldo tem a capacidade 

de captar a essência de cada um e reconhecer que o ser humano está em 

constante processo de mudança e constituição. É isto que o caracteriza como 

um sujeito em perene busca, resultante das mudanças que são inerentes a 

vida. Por esta razão, Riobaldo mostra-se consciente acerca do seu 



 

inacabamento e tenta superar-se, e empreender esforços na conquista do ser 

mais. 

É com base nestes achados que podemos atestar que o personagem-

narrador é dotado de uma consciência de si, de uma consciência do outro e 

da consciência do mundo que o cerca. Quanto a isto, Santos (1978) já 

corroborou para nós. Assim, estas três dimensões da consciência, 

encontradas em Riobaldo, constituem-se em pilares essenciais que dão 

suporte ao seu ser pessoa e o distingue dos demais companheiros. É o que 

assinala a marca singular de sua individualidade, além de determinar-se 

enquanto pressupostos, que o conduz na direção da descoberta do 

inacabamento do ser. Isto nos permite ir de encontro ao que Freire vem nos 

dizer a respeito: “[...] a inconclusão que se reconhece a si mesma implica 

necessariamente a inserção do sujeito inacabado num permanente processo 

de busca.” (FREIRE, 2005, p.55) 

Podemos dizer que, estes aspectos salientados é o que permite 

Riobaldo ampliar sua consciência, viabilizando o exercício da suas reflexões 

nas três dimensões, ora referenciadas. Por esta vertente, o personagem 

apreende saberes essenciais, ao partir de si mesmo, enquanto ser que reflete 

face as suas experiências de vida.  

Nesta perspectiva, Riobaldo cônscio do seu inacabamento, está em 

busca de aprender com sua história de vida,  ao extrair a sabedoria dos fatos 

uma vez que nada lhe passa despercebido. Riobaldo não se dá por satisfeito 

com as respostas obtidas, o que nos remete as palavras de Freire ao dizer 

que: “o homem, por ser inacabado, incompleto, não sabe de maneira 

absoluta. Somente Deus sabe de maneira absoluta.” (FREIRE, 1987, p.28). O 

personagem-central da obra rosiana, transfigura essa consciência e também 

busca na mística, nos seus questionamentos espirituais e filosóficos algo a 

mais para a constituição do seu ser.  

Percebemos que o personagem-narrador se volta para questões 

complexas perpassadas por uma preocupação existencial que assume uma 

vital importância para ele. Neste sentido, aportamos o desvelo do 

inacabamento do ser no que postula Freire: 

 



 

Não haveria Educação se o homem fosse um ser acabado. O 
homem pergunta-se: quem sou? De onde venho: Onde posso 
estar? O homem pode refletir sobre si mesmo e colocar-se num 
determinado momento, numa certa realidade: é um ser na busca 
constante de ser mais e, como pode fazer esta auto-reflexão, pode 
descobrir-se como um ser inacabado, que está em constante busca. 
Eis aqui a raiz de toda educação.  (FREIRE, 1987, p.27) 

 

É a partir da busca por suas respostas que Riobaldo tenta superar 

seus medos, ao tentar responder as suas perguntas e apaziguar seus 

dilemas. Conjuga o movimento do seu mundo interior; de suas abstrações 

com o que se passa no exterior, consoante os acontecimentos. Observamos 

que, em decorrência da vida e de saber-se inacabado, Riobaldo está sempre 

sujeito as mudanças o que resulta no processo de sua autoconstrução. 

Quanto a isto Rodrigues (2010) em sua tese vem nos dizer a respeito de 

Riobaldo que: 

Por meio de um profundo e conturbado processo especulativo de 
apreensão da realidade, o jagunço Riobaldo transforma 
continuamente a antiga visão de si; isto é a visão de seu mundo 
interior e essencial e, consequentemente, a visão de seu Mundo 
exterior e existencial. (RODRIGUES, 2010, p. 1). 

 

Sabemos que é em meio a diversidade com as pessoas que nos 

damos conta do nosso inacabamento, Riobaldo também no confronto com a 

diversidade dos seus companheiros, diz para o seu interlocutor em que 

consiste tais semelhanças com os companheiros, por isso chega a dizer: “Eu 

era igual aqueles homens? Era.” (ROSA 1986, p.180). No entanto, também se 

reconhece diferente dos demais, em outros aspectos por ele observado: “O 

senhor saiba: eu toda a minha vida, pensei por mim, forro, sou nascido 

diferente. Eu sou é eu mesmo. Divêrjo de todo o mundo”. (ROSA 1986, p.14) 

Riobaldo demonstra possuir uma liberdade de consciência, com 

autonomia de pensamento, não se deixa influenciar, mostra-se capaz de 

tomar suas próprias decisões. São estes aspectos que, em Riobaldo o 

diferencia, destacando uma individualidade com características de um ser 

universal mas, ao mesmo tempo, comum. Sugestionado a traçar paralelos, o 

personagem-narrador estabelece comparações entre si e os sujeitos 

circunscritos em seu contexto, pois tem uma premente necessidade de se (re) 

conhecer diferente e singular. Por isso, esbarra no achado da sua 

incompletude humana. 



 

 

 

O senhor saiba: eu toda a minha vida pensei por mim, forro, sou 
nascido diferente. Eu sou é eu mesmo. Divêrjo de todo o mundo... 
Eu quase que nada não sei. Mas desconfio de muita coisa. O 
senhor concedendo, eu digo: para pensar longe, sou cão mestre o – 
senhor solte em minha frente uma idéia ligeira, e eu rastreio essa 
por fundo de todos os matos, amém! (IDEM, 1986 p.14) 

 
 

Observamos que o personagem se dá conta de que há sempre 

mudanças acontecendo; seja nas adversidades ou na diversidade e que a 

culminância da consciência de si, do outro e do mundo a sua volta, conflui 

para uma certeza: o inacabamento do ser. 

Paulo Freire ao abordar o inacabamento do ser defende que, “este é 

a condição humana fundante da educação e é precisamente a inconclusão de 

nosso ser histórico de que nos tornamos conscientes” (FREIRE, 2005, p.143). 

Vemos que a literatura versa sobre este saber de forma lírica, poética e 

encharcada de sentimento, o que redimensiona o nosso entendimento acerca 

deste saber ao concebê-lo do ponto de vista pedagógico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

2.1  O saber escutar 

 

Entre o personagem-narrador e um ilustre doutor (médico), de 

passagem pela região no cumprimento do seu ofício, estabelece-se atitudes 

cambiantes – falar e escutar que, configuram-se no diálogo entre dois 

sujeitos. Sabemos que o processo de comunicação entre duas pessoas só se 

efetiva numa perspectiva de reciprocidade. Para tal, é necessário, ao 

interlocutor do Diálogo, saber escutar. Segundo a abordagem freireana o 

diálogo se processa a partir de elementos estruturais, em que estes 

pressupõem:  

A humildade - (interagir de igual pra igual), “ouvir supõe a humildade 

de reconhecer que o outro pode está dizendo coisas importantes, mesmo que 

não sejam eruditas.” (GADOTTI, 1996 apud SANTOS, p.178) “o senhor me 

ouve” (ROSA,1986, p.96) 

O amor – Santos (1978) defende que este sentimento é em suma 

uma emigração de si em favor do outro. Quanto a este sentimento, que 

perpassa o diálogo, em especial o ser que se coloca na posição de 

interlocutor, identificamos que Riobaldo reconhece no doutor (interlocutor) a 

presença deste sentimento, posto que, chegou a afirmar no desfecho de sua 

narrativa: “Amável o senhor me ouviu, minha idéia confirmou: o Diabo não 

existe. Pois não? O senhor é um homem soberano, circunspecto.” (ROSA, 

1986, p.568) 

A solidariedade: o diálogo pressupõe o interesse em ajudar o outro, 

“e então me ajuda” (ROSA,1986, p.96) 

A reflexão – “o pensar e o repensar; constituem-se em uma reflexão 

sobre a palavra do outro á luz da cultura do interlocutor”. (GADOTTI, 1998 

apud SANTOS, p.178) Nesse sentido, quando o interlocutor “rediz”, isto já 

implica em uma síntese de culturas, de conhecimentos e saberes entre os 

dois sujeitos deste diálogo. 

O despojamento de si e interesse (do ouvinte) - esta qualidade está 

presente no interlocutor de Riobaldo em que este reconhece nele ao dizer: “o 



 

senhor é homem de pensar o dos outros como sendo seu, não é criatura de 

pôr denúncia,” (Rosa,1986, p.94) 

A compreensão - Riobaldo sinaliza-nos que o seu interlocutor é 

compreensivo ao confessar: [...] “E as idéias do senhor me fornecem paz, 

principalmente a confirmação que me deu de que o tal não existe.” (Idem, 

p.39) 

A amizade - no contexto da obra “amigo” e diálogo” são conceitos 

que se complementam e que se traduzem na amizade entre autor e 

personagem. Sabemos que a amizade requer  fidelidade, o que determina a 

cumplicidade e reciprocidade da relação em que se enraíza o processo 

dialógico. 

Sob esta ótica é que, se estabelece, de fato, o diálogo; em que o 

indivíduo, interlocutor, assume a posição de sujeito da escuta e não objeto da 

mesma. Saber escutar o outro deve consistir numa escuta que, signifique uma 

escuta ativa na sua essência; de modo que o indivíduo saiba se colocar nessa 

disposição. Em suma, pressupõe uma atitude que requer uma escuta atenta, 

consciente, sábia e amorosa. 

Ao partir dessa premissa é que, o sujeito da escuta, condensa todos 

esses pressupostos do saber escutar; sintetizando uma atitude solícita e 

silenciosa, a ponto de emigrar de si para o sujeito que fala. São estas 

condições que permite ao sujeito da escuta  mergulhar na dimensão do ser 

que fala, a fim de apreender o seu pensamento, a emoção que move o seu 

discurso; possibilitando captar suas idéias e os sentidos implícitos naquilo que 

se torna explicito em seu discurso. Desta maneira, é possível ao sujeito que 

ouve, inteligir acerca do que está sendo dito e gerar uma interação eficaz, 

cúmplice e satisfatória entre os sujeitos que dialogam. Quanto a isto Freire 

nos intera que: 

A importância do silêncio no espaço da comunicação é fundamental. 
De um lado, me proporciona que, ao escutar, como sujeito e não 
como objeto, a fala comunicante de alguém, procure entrar no 
movimento interno do seu pensamento, virando linguagem; de outro, 
torna possível a quem fala, realmente, comprometido com comunicar 
e não com fazer puros comunicados, escutar a indagação, a dúvida, a 
criação de quem escutou. Fora disso fenece a comunicação. 
(FREIRE, 2005, p.117) 

 



 

O que observamos na trama literária do Grande sertão: veredas é que 

o personagem-narrador assume esse Diálogo como uma necessidade vital de 

contar a sua história. Isto se faz determinante em Riobaldo. Nesta direção ele 

é movido a encontrar alguém que o entenda e o ouça com presteza.  

Todavia, no desenrolar da narrativa, percebemos que apenas um dos 

sujeitos do suposto Diálogo é quem fala. Ao passo que, o seu interlocutor 

apenas ouve sem nos dá a conhecer nenhum vestígio de sua fala, enquanto 

resposta interativa. Depreende-se que, em se tratando do personagem que 

escuta, um ou outro gesto é captado pelo leitor apenas por alguns sinais de 

concordância ou supostas interjeições. No entanto, nós leitores apenas 

identificamos, a interação do ouvinte-interlocutor de forma sutil, por meio do 

discurso do personagem-narrador. Este é quem de fato sintetiza o 

personagem que o escuta, nos fornecendo algumas indicações a seu 

respeito. Até então, não nos causa surpresa por se tratar de uma narrativa na 

primeira pessoa, comum nos grandes clássicos da literatura.  

Conforme a nossa leitura da obra, vemos que Riobaldo protagoniza 

este enredo com a força mobilizadora do seu discurso. Por outro lado, 

somente a partir dele e por meio dele é que, o leitor conhece pistas acerca de 

informações do personagem coadjuvante da trama literária de Grande sertão: 

veredas. Nela, como em todo Diálogo estabelecido entre duas pessoas, os 

dois personagens se apresentam num mesmo grau de importância para que 

haja enfim, o processo dialógico. Com isto, Guimarães Rosa transmite a 

natureza desse diálogo de forma envolvente, possibilitando apreender as 

nuances e os aspectos que subjaz uma escuta significativa proveniente de um 

Saber escutar, haja vista que, na teoria do diálogo o enredo converte-se em 

um monólogo-dialógico. Quanto a este, Santos (1978) versou em seu 

primoroso ensaio literário, ora abordado no presente trabalho.  

Na análise vigente, observamos o Diálogo sob outra perspectiva: a do 

sujeito que escuta. Riobaldo, narrador, conduz e protagoniza o enredo, mas 

sabemos que há um sujeito que o escuta. Assim, Rosa, nos transmite por traz 

desse diálogo-monologo os pressupostos que determinam o saber escutar  

enaltecendo a beleza que há na atitude de saber ouvir. O que mais nos 

impressiona é que esse saber escutar é desvelado a partir de uma relação 

entre duas pessoas de classes diferentes: um médico e um homem simples 



 

na condição de jagunço mas que é portador de uma sabedoria de vida. 

Ocorre um intercâmbio entre as suas duas culturas, a rural e a urbana por via 

desse diálogo, o que resulta respectivamente em uma síntese. Na verdade, o 

que nos surpreende é perceber que, esse Doutor é o próprio autor da obra o 

qual solicitamente se dispõe a escutar Riobaldo, chegando a inspirar uma 

verdadeira doação de si. 

Nos meandros da narrativa, encontramos o ponto culminante do texto 

que assinala o modelo de diálogo que se caracteriza formalmente como 

monólogo; inspirado pelo autor, o qual indica através do personagem as suas 

próprias especulações e opiniões acerca da vida. Desvela-se para nós mais 

um saber na fala de Riobaldo de natureza pedagógica sobre os quais 

investigamos. Este consiste em Saber escutar, que integra a Pedagogia da 

autonomia. O que nos causa surpresa é que, este saber escutar é 

incorporado e tratado por Rosa de forma genuína, trazendo os pressupõe da 

atitude de quem se coloca na posição de saber escutar. Ouçamos Riobaldo 

que introduz, em sua fala, essa perspectiva para nós: “Sendo isto. Ao doido 

doideira digo. Mas o senhor é homem sobrevindo, sensato, fiel como papel, o 

senhor me ouve, pensa e repensa e rediz e então me ajuda”. (ROSA, 1986, 

p.79) 

Conforme observamos, os pressupostos do saber escutar se tornam 

notórios através da intensa chamada que faz Riobaldo, ao convocar o Doutor 

a ouvi-lo com plena inteireza e solidariedade. O personagem mesmo é quem 

define nas entrelinhas da sua fala, a qualidade que há de ter o do seu 

interlocutor: “pensa e repensa e então me ajuda”. (Idem,1986, p.79) 

Assim, num primeiro plano de análise, percebemos que, mesmo 

sendo de um grau de instrução bem mais elevado, o referido Doutor pára e se 

interessa em escutar, um homem simples, dando-nos a entender que se 

interessa em ouvi-lo porque acredita que poderá aprender com ele. Nesse 

sentido o doutor se coloca numa posição de aprendiz, numa relação 

horizontal que ressalta uma atitude de quem se porta de igual pra igual, 

embora tenha um nível intelectual superior a Riobaldo. Além dessa 

discrepância, há também o fato do Doutor-ouvinte ser de fora, estando de 

passagem. Apesar disso o personagem-narrador não se intimida, pelo 

contrário, se sente mais a vontade, em demonstrar uma certa segurança, 



 

como se ele tivesse falando pra si mesmo.Logo, torna-se claro a idéia do 

monólogo na obra rosiana. É o próprio Riobaldo quem corrobora para nós em 

sua fala: “O senhor é de fora, meu amigo mas meu estranho. Mas talvez por 

isto mesmo. Falar com o estranho assim, que bem ouve e longe se vai 

embora, é segundo proveito: faz”. (ROSA, 1986, p.39) 

Riobaldo nos indica que o seu interlocutor se dispõe com paciência 

para ouvir seus relatos em pormenores, pois, o mesmo é exigente e não 

demonstra satisfação em falar com pressa. Na perspectiva do saber escutar, 

percebemos que o doutor está apto a lhe dar conselho e se coloca na 

disposição de escutá-lo para melhor compreendê-lo e poder de fato 

aconselhá-lo como o personagem-narrador assim o pede. Ouçamos Riobaldo: 

 

De tudo não falo. Não tenciono relatar ao senhor minha vida em 
dobrados passos, servia para que? Quero é armar o ponto dum fato, 
para depois lhe pedir conselho. (Grifo nosso) Por daí então, careço 
que o senhor escute bem (Grifo nosso) essas passagens: da vida 
de Riobaldo o jagunço. (ROSA, 1986, p.202) 

 

O personagem central assume a sua dificuldade de contar e entende 

que a mesma se dá em decorrência do seu pouco grau de instrução. Todavia 

não se deixa intimidar e confia que o doutor possa ultrapassar qualquer 

barreira desse gênero. Aqui se evidência mais uma vez a qualidade de 

humildade do seu interlocutor ao se colocar de igual pra igual. É o próprio 

Riobaldo quem nos fala: 

 

Eu sei que isto que estou dizendo é dificultoso, muito entrançado. 
Mas o senhor vai avante. Invejo é a instrução que o senhor tem. Eu 
queria decifrar as coisas importantes. E eu estou contando, não é 
uma vida de sertanejo, seja se for jagunço mas a matéria vertente. 
(ROSA, 1986, p.96) 

 

Sob outra perspectiva de análise podemos dizer que a medida que 

fala, Riobaldo, realiza um exercício de liberação, ao colocar pra fora tudo o 

que lhe incomoda e causa torpor. Assim, ao longo da narrativa ocorre certo 

estado de catarse psicológica em que o seu interlocutor pode ser visto como 

uma espécie de psicanalista. A respeito deste aspecto, Santos (1978) 

escreveu que: ”como ser de convivência o homem se realiza no encontro 

inter-humano [...] mais liberto ou adulto é o homem que logrou mais 



 

encontros, plenos ao longo da vida.” Em outras palavras, Riobaldo nos 

adverte e pede confirmação ao seu interlocutor: “Mire e veja: o que é ruim, 

dentro da gente, a gente perverte sempre por arredar mais de si. PARA ISSO 

É QUE MUITO SE FALA?” (Grifo nosso). (Rosa, 1986, p.37) 

Riobaldo relata ao doutor o seu conceito acerca de amizade; como 

quem faz uma declaração, por acreditar ter encontrado nele um amigo. Assim, 

juntamente com o doutor-interlocutor, nos coloquemos na atitude de quem 

sabe escutar para com Riobaldo alcançar o seu sentido de amizade: 

 

Amigo para mim,é isto: é a pessoa com quem a gente gosta de 
conversar, de igual para igual, desarmado. O de que um tira prazer 
de está próximo. Só isto, quase; e os todos sacrifícios. Ou – amigo – 
é que a gente seja, mas sem precisar de saber o porquê é que 
é.(ROSA, 1986, p.171-2) 

 

Podemos dizer que a citação em relevo, sintetiza muitos dos 

pressupostos do saber escutar. Riobaldo ao dizer: “amigo para mim é isto: é a 

pessoa com quem a gente gosta de conversar de igual pra igual”..., através 

da sua fala, nos transmite que na condição prévia da amizade, está implícito a 

empatia, a afinidade na qual se constrói o diálogo que se alicerça e edifica-se 

na escuta ativa. Decorre que, é precisamente nas relações de amizade em 

que realmente aprende-se a exercer este saber escutar, para poder escutar 

também na diversidade e construir o diálogo nas diferenças. 

Outrossim, para Riobaldo a amizade pressupõe sacrifício: “e os todos 

sacrifícios”; nos dando a entender que, o prazer de escutar; ou seja, de ser 

escutado passa também pelo sacrifício de si caracterizando a doação, para 

desembocar na satisfação, gerada pela compreensão de uma firmada 

cumplicidade. Riobaldo prossegue e nos direciona a outra opinião ao dizer: 

“Ou- amigo- é que a gente seja, mas sem precisar saber o porquê é que é.” 

Aqui, torna-se claro a amizade entre autor e personagem diluída no rio 

enigmático que é Riobaldo, sempre arrastado pela correnteza de suas 

adversidades nas ambigüidades de sua densa história em relato. 

Vemos que, Rosa disfarçando-se de Doutor (interlocutor-fictício) que 

está de passagem, para ouvir o seu complexo personagem, nos mostra a 

beleza genuína desse saber escutar; inspirada em uma confiança fraterna, 

solidária e amorosa que vai de encontro ao “homem humano” num diálogo-



 

escuta  efetivamente humanos. Assim, a fusão Rosa-Riobaldo se faz escuta e 

se faz diálogo, uma vez que, é o próprio autor quem escuta o personagem. 

Percebemos que é a partir dessa escuta solidária  que o personagem 

Riobaldo ganha vida; haja vista que o autor lhe outorga a sua palavra, o seu 

verbo na densidade da força do seu discurso.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

2.3.1 Identidade cultural 

 

O personagem Riobaldo personifica três dimensões que constituem a 

identidade com o Sertão mineiro: a linguagem, a religião, a relação do 

sertanejo com a terra (a fauna e a flora) principalmente na expressão do 

trabalho. Todos esses aspectos estão relacionados de forma intrínseca, 

sendo intuídas e assumidas pelo personagem-narrador como sujeito que traz 

em si a sua identidade cultural. Riobaldo assume essas dimensões da cultura 

ao viver em seu contexto regional, as experiências de vaqueiro; (enquanto 

vivia na Faz. do seu padrinho Selorico) homem letrado; (estudou no 

Curralinho) e jagunço (na epopéia de suas travessias pelo sertão) 

Percebemos que as dimensões, ora referidas, conferem ao sertanejo 

espírito de luta, o que lhe permite relacionar-se com o seu mundo e receber 

as influencias da cultura. Constatamos que o mito (a questão do pacto com o 

Demônio) está muito arraigado na cultura de Riobaldo. Outro aspecto que 

identificamos é que o homem sertanejo é parte de uma tradição que o 

condiciona e o motiva a ser valente, corajoso e astucioso. Riobaldo foi 

perpassado por esta tradição, identificada por nós na passagem em que ele 

ao ficar sobre a tutela do seu padrinho, é influenciado a ser  corajoso, manejar 

as armas e adquirir habilidade: “Queria que eu aprendesse a atirar bem, e 

manejar porrete e faca. Me deu logo um punhal” [...](ROSA,1986, p.105)  

Observamos que, em Riobaldo a ligação com a terra, o seu meio se 

fazem muito forte. Relaciona-se com a natureza, (fauna e flora) como se ela 

fosse parte dele e pudesse lhe dar respostas. Ele mesmo identifica os 

costumes da vida sertaneja, do homem trabalhador que é retratado no 

vaqueiro, na luta diária ao lidar com o gado. O próprio Riobaldo se faz 

contemplativo, admirando a cena que nos retrata: 

 

[...] A lua o luar: vejo esses vaqueiros que viajam a boiada, mediante a 
madrugada o madrugar, com lua no céu, dia depois de dia. Pergunto 
coisas ao buriti; o que ele responde é a coragem minha (ROSA, 1986, 
p.289) 

 



 

 

Ressaltamos que todas as dimensões da cultura, configuradas no 

cenário da região mineira é o que possibilita a autoconstrução de Riobaldo 

bem como a capacidade de interferir na sua cultura e também a (re) construir. 

Assim, Riobaldo reage às contradições do seu meio e é o trabalho que 

viabiliza a incansável busca pela superação em face das dificuldades 

enfrentadas nessa relação com o Sertão. Riobaldo no seu contexto, (rural) 

apesar de ser acostumado a sempre trabalhar na lida da fazenda, teve uma 

curta experiência como professor. Depois dessa experiência, Riobaldo 

assume  sua escolha de ingressar no sistema jagunço e define para nós mais 

uma representação da cultura local que era o sistema jagunço: “Tudo era 

morte e roubo, e desrespeito carnal das mulheres casadas e donzelas, desde 

em quando aquele imundo de loucura subiu as serras e se espraiou nos 

gerais”. (IDEM, 1986 p.43) 

Podemos afirmar que, o personagem-narrador, na luta pela 

sobrevivência a partir da sua relação com o trabalho se faz sujeito de sua 

própria assunção 3. Observamos que esta assunção de si constitui a 

identidade cultural de todo individuo em consonância com as pessoas e o 

mundo. 

Neste sentido, enquanto sujeito de ação, Riobaldo assume-se como 

sujeito histórico que interfere no seu contexto e vai aos poucos conquistando 

sua assunção cultural. Conforme observamos, o seu estar sendo no mundo 

perpassa tudo que lhe é característico do Sertão mineiro – cenário desse 

homem rústico, haja vista que, a cada momento específico, o ser humano 

está passando pelo processo de ser e se tornar mediante o confronto com as 

relações inter-humanas. Quanto a isto Freire nos diz que: 

 

A experiência histórica, política, cultural e social dos homens e das 
mulheres jamais pode se dá “virgem do conflito” entre as forças que 
obstaculizam a busca da assunção de si por parte dos indivíduos e 
dos grupos e das forças que trabalham em favor daquela assunção. 
(FREIRE, 2005, p.42) 

 

                                                 

3
 Conceito abordado por Freire em que o sujeito assume seus atos e se assume perante os outros. 



 

 Riobaldo na busca pela sua assunção cultural em meio as relações 

firmadas com as pessoas do seu meio demonstra possuir autonomia, 

consciência critica e criatividade; tanto para  comunicar a sua palavra, quanto 

para assumir-se enquanto sujeito da ação. O personagem-narrador nos passa 

a idéia de um homem rebelde que insiste em conquistar o seu lugar no 

contexto em que se insere. Acerca desta natureza rebelde que impulsiona o 

sujeito na conquista de sua auto-afirmação, vamos de encontro ao que Paulo 

Freire (1987) nos diz: “Quanto mais o homem é rebelde, indócil, tanto mais é 

criador, apesar de em nossa sociedade se dizer que o rebelde é um ser 

inadaptado” (FREIRE, 1987, p.32) Com certa rebeldia que denota sentimento 

e poder de decisão, o personagem-narrador chega a declarar que:  

 

Queria eu lá viver perto de chefes? Careço é de pousar longe de 
pessoas de mando, mesmo de muita gente conhecida. Sou peixe 
grotão. Quando gosto, é sem razão descoberta, quando desgosto, 
também. Ninguém com dádivas e gabos, não me transforma. 
(ROSA, 1986, p.175) 

 

A abordagem freireana nos diz que, a relação homem-mundo é de 

dominação, por sua vez, a relação entre os homens passa pelo processo 

subjetivo de reconhecimento. Vemos que, enquanto jagunço Riobaldo se 

reconhece e justifica pra si mesmo o vínculo com o seu ofício que determina a 

sua luta pela sobrevivência, encontrando aí a razão para lutar. Assim, ele nos 

justifica suas ações de jagunço como parte que integra a sua identidade 

cultural: “O que induz a gente para as más ações é que a gente está pertinho 

do que é nosso, por direito, e não sabe, não sabe, não sabe”... (ROSA, 1986, 

p.96) 

Sob a direção da fala de Riobaldo, conhecemos suas aventuras e 

desventuras de jagunço, quando ele evoca para a palavra suas 

reminiscências perpassadas de sentimentos e dúvidas. No esforço de sua 

narrativa, constatamos que, no personagem o vocabulário regionalista é 

expressão de sua identidade cultural. Nesta direção, Lima (1966) nos diz que: 

 

A jagunçagem [...] se torna presença na memória, o que suscita 
tanto o recordar quanto o remorso. Tanto o saber quanto o se 
perguntar. A única solução agora está em limpar e pacificar as 
coisas convocando-as para a palavra. (LIMA, 1966, p.37)  

 



 

Com efeito, observamos que, o vocabulário usado por Riobaldo 

através de expressões regionalistas ou simplesmente palavras, são inerentes 

ao linguajar das pessoas que integram aquele contexto. Constatamos que 

todo o vocabulário, típico da região em que se passa a história são absolvidos 

e empregados pelo personagem-narrador, representando um reflexo fiel da 

oralidade retratando o povo mineiro, como marca de sua identidade cultural. 

Logo no início do romance Riobaldo ao relatar um fato corriqueiro se refere ao 

povo das redondezas usando a expressão povo prascóvio 4 e declara: “não 

tenho abusões5”. 

A religião e mística são aspectos culturais determinantes em Riobaldo 

que identificamos nele do início ao desfecho do romance. A prática religiosa, 

as crenças, e as superstições nos fala de uma mística que alimentam a fé e 

os costumes do povo do sertão mineiro; sendo também vivenciados pelo 

personagem-central. Assim, vale lembrar que, Riobaldo, quando criança, 

vivencia estes valores religiosos. Ilustramos o episódio em que o mesmo vai 

pagar a promessa feita por sua mãe quando ele ficou curado de uma doença 

que o acometeu na infância. Outro fato que assinala a identidade cultural é 

que Riobaldo tem uma espécie de orientador espiritual: compadre meu 

Quelemém, com o qual tira suas dúvidas existenciais de conotação espiritual. 

Riobaldo demonstra absorver toda a cultura religiosa que perpassa o 

sertão mineiro num sincretismo em que, o mais importante para ele, é 

alimentar a sua fé. Todas as religiões ali prefiguradas, das quais o 

personagem parece deixar-se seduzir, tem para ele sua importância. Deixa-

nos a impressão de que, cada religião é válida e lhe traz serventia uma vez 

que busca encontrar em cada uma, o amparo para suas inquietações na 

busca de respostas ás suas indagações. Assim ele nos diz: 

 

Isso é que é a salvação da alma... Muita religião seu moço! Eu cá, 
não perco ocasião de religião. Aproveito de todas. Bebo água de 
todo rio... Uma só pra mim é pouco. Talvez não me chegue – rezo 
cristão, católico, embrenho a certo... Tudo me aquieta, me 
suspende, qualquer sombrinha me refresca. (ROSA, 1986, p.15) 

 

                                                 

4
 Tolo, ingênuo. 

5
 Crendice, superstição. 



 

Como podemos observar, Riobaldo aproveita de toda a riqueza 

cultural difundida como manifestação de crença entre o povo mineiro. Quanto 

a este aspecto, que representa as tradições religiosas da sua identidade 

cultural, Brait (1982) nos diz em seu trabalho sobre Grande Sertão: veredas 

que: 

As noções muito tênues de um catolicismo difuso se reúnem as 
crenças mais amplas da cultura caipira, as rezas dos protestantes e 
os ensinamentos do espiritismo. Tais noções religiosas são 
aprofundadas no nível da experiência de vida, e aqui aparece a 
perplexidade do homem que procura traduzi-las para uma 
formulação intelectual (“nessas altas idéias navego mal”, dirá 
Riobaldo) (BRAIT, 1982, p. 89) 

 

Em passagens que assinalam a identidade cultural religiosa, 

poderíamos pontuar ainda a questão do pacto com o demônio, questão que 

tanto inquietou Riobaldo do início ao desfecho do romance. Nisto consiste a 

dúvida maior do personagem-narrador. Como vemos esse questionar é a 

força condutora da qual vai decorrendo toda a narração. Vê-se que, esse 

pacto com o diabo, na verdade é rico em metáforas, mas consiste também, 

numa representação propagada pela tradição da cultura religiosa local. Esta 

crença popular, bastante difundida na cultura da região, significa que o 

sertanejo movido por um desejo, firmava um pacto com o Demônio em troca 

de algo. 

As questões ambíguas que perpassa Riobaldo são fatores 

determinantes que o faz buscar e conhecer as diversas crenças religiosas, 

configuradas em seu contexto. O personagem busca apreender a partir da 

sua relação com o real (principalmente nas lutas de jagunço) buscando nas 

crenças as respostas para questões paradoxais. Como vemos, muitas de 

suas divagações são impregnadas de antítese (Deus, o diabo, o bem e o mal, 

o amor e ódio, etc). Assim, estabelece seus paralelos e conclui para si: 

 

Deus é paciência. O contrário, é o diabo [...]. Deus não se 
comparece com refe, não arrocha o regulamento. Para quê?Deixa: 
bobo com bobo - um dia, alguma estala e aprende: esperta. Só que 
as vezes, por mais auxiliar, Deus espalha, no meio, um pingado de 
pimenta. (ROSA, 1986, p.16) 

 

Rosa, ao falar do seu Riobaldo e da sua relação com o sertão, em 

meio a incertezas e contradições, abre os horizontes para a nossa 



 

compreensão a esse respeito, ao salientar a mística e a luta, argumenta que: 

“todos do sertão sabemos querer atalhos. Queremos o mágico. O pacto. As 

supremas superações, a transvida”. (SANTOS, 1978, p.46) No que diz 

respeito a essa transvida, o autor referenciado esclareceu-nos em seu ensaio 

literário que: “Esta transvida, Rosa e Riobaldo buscaram entrevê-la juntos, 

num monólogo que é diálogo e diálogo libertador dos limites da própria 

configuração objetiva do sertão.” (Idem, 1978, p.46) 

Observamos que a identidade cultural estrutura e desencadeia a 

temática do “Grande Sertão” da obra rosiana. Depreendemos que, a 

identidade cultural é tratada em sentido amplo; ganhando a dimensão da  

brasilidade cultural, da identidade, da cultura regional e  da identidade do 

homem. Por essa magnitude, acaba adquirindo o sentido de cultura universal, 

uma vez que Riobaldo nos diz: “Sertão é dentro da gente, sertão está em toda 

parte”. (ROSA, 1986, p. 8) Em sentido regional, Rosa, sintetiza em Riobaldo 

muitos dos aspectos que constituem a identidade cultural mineira, inclusive 

(para além das entrelinhas) a sua cultura (urbana). 

 Nesta perspectiva, o autor de Grande Sertão: veredas no desenrolar 

da trama, promove à assunção da identidade cultural do personagem-

narrador de forma poética, em sua “travessia humana” pelas veredas do 

sertão mineiro. Vemos que o romance épico rosiano nos abre os horizontes 

para lançar um novo olhar acerca de outras identidades culturais que dizem 

respeito ao homem em diversas partes do mundo. 

Percebemos que a obra Grande Sertão: veredas está imbuída de 

muitos saberes. No entanto, nos detemos em focar a nossa análise, a 

respeito da presença dos saberes: o inacabamento do ser, saber escutar e 

identidade cultural, os quais compreendem as interfaces da exigência do 

“saber ensinar”, postulados pela Pedagogia da Autonomia. Quanto a estes 

saberes, fica comprovado com base no que foi exposto e elucidado no 

capítulo acima, que os mesmos foram desvelados na obra em questão e 

devidamente analisados. Assim, observamos que a tríade destes saberes 

versados na obra clássica literária de Guimarães Rosa estão em consonância 

com os saberes que integram a Pedagogia da autonomia do educador Paulo 

Freire. Podemos concluir que os saberes literários analisados na obra em 

relevo se inter-relacionam com os saberes da abordagem freireana. Assim, os 



 

saberes literários enriquecem os saberes pedagógicos, de modo a (re) 

significá-los e redimensioná-los. 

 

 

 

 

3. CAPÍTULO : CAMINHANDO COM FREIRE NO SERTÃO 

 

3.1  O Ser-tão e o Ser mais 

 

A análise realizada em Castro (1976) que, em seu trabalho discorre 

sobre Grande Sertão: veredas e o significado desse Ser-tão nos permitiu 

compreender que Rosa empregou a palavra Sertão adotando três acepções 

distintas. Na primeira acepção, o personagem-narrador nos faz apreender o 

Sertão de forma concreta, como determinado espaço físico-geográfico, 

referindo-se aos limites territoriais do sertão mineiro. Assim, o personagem 

reproduz a sua opinião e nos situa no sertão terra, demarcado 

geograficamente; embora sabendo que há opiniões divergentes, Riobaldo 

define o sertão: “O senhor tolere, isto é o sertão, uns querem que não seja: 

que situado sertão é por os campos gerais a fora a dentro, eles dizem, fim de 

rumo, terras altas, demais do Urucúia”. (ROSA, 1986, p.07) 

A segunda acepção sobre o Sertão é de ordem mais complexa, em 

sentido mais abstrato; pois está relacionada com o que é mutável e 

ambivalente. Nesse sentido, Lima (1966) faz uma ressalva de que: “Não se 

trata de uma visão psicológica da terra Sertão. É a sua própria realidade que 

se transmuda nesta segunda dimensão.” (Idem, 1966, p.74). Nesta 

perspectiva, Rosa realça a luta do homem em meio às agruras do sertão; 

contraditório, inconstante, inapreensível e misterioso por natureza. O autor 

tenta mostrar que quanto mais o sertanejo busca dominar e saber sobre o 

sertão, mais ele lhe escapa. É nesse sentido que Riobaldo se expressa em 

tom de desabafo: 

Sertão é isto: o senhor empurra para trás, mas de 
repente ele volta a rodear dos lados. Sertão é 
quando menos se espera. Sertão é o sozinho. 
(ROSA, 1986, p.292) 

 



 

Riobaldo chega a confundir-se, pois o Sertão ora parece real, ora 

parece imaginário ele mesmo sendo parte desse enigma sente dificuldade em 

definí-lo. No entanto, sua percepção não se apresenta diminuída. Assim, Lima 

(1966) nos ressalta: [...] “O Sertão é isto e aquilo, suas partes são mágicas e 

são reais. Confundem-se. É um torvelinho. Como a própria vida a que refluirá. 

Riobaldo assenta no meio da existência”. (Idem, 1966, p. 75) 

Nesta confluência, fica claro que o tema da obra é o Sertão, porém há 

uma visão original de Rosa, insinuada nas metáforas, em que o Sertão 

assume outro sentido: o Ser-tão. Com esse propósito o autor de Grande 

Sertão: veredas leva-nos a buscar uma apreensão acerca do significado 

desse Ser-tão.  Castro (1976), nesta direção corrobora: 

 

[...] O grande tema é o sertão. Porém, como o conceito 

apresenta mais de uma acepção, o autor o distingue e o 

realça pela antecipação do adjetivo grande. Isto nos leva a 

interpretação de que, fundamentalmente, ele trata agora 

do sertão como sendo a vida, a totalidade do Real, ele fala 

do Ser-tão. (Idem, 1966, p.44) 

 

 

Neste sentido, esse Ser-tão de Rosa-Riobaldo, se desvela como a 

ampla realidade que se insurge diante do homem, enquanto possibilidade de 

extrapolar um simples espaço físico. Assim, o Ser-tão engloba o sertão 

geográfico dentro de um contexto maior que é a vida, em sua total realidade. 

Riobaldo enquanto sujeito histórico interfere no seu mundo, apropriando-se da 

totalidade do real. Ciente do seu inacabamento é também impulsionado a 

lutar pela sua condição humana de ser mais. 

Por conseguinte, este Ser-tão de que trata Guimarães Rosa na obra 

literária em foco, converge para  outra concepção a qual Paulo Freire, em sua 

abordagem pedagógica denomina de ser mais. O referido educador postula 

que, este ser mais, consiste em um movimento de busca que é inerente a 

natureza histórica do ser humano, fazendo parte da imanente vocação do 

homem à sua humanização. Nessa perspectiva, a abordagem freireana 

defende que: 

 

A vocação para a humanização [...], é uma característica que se 
expressa na própria busca do ser mais através da qual o ser 
humano está em permanente procura, aventurando-se 



 

curiosamente no conhecimento de si mesmo e do mundo, além de 
lutar pela afirmação/conquista de sua liberdade. [...] (FREIRE, 2005, 
p.83) 

 

Com base, nas referidas apreensões, acerca do significado desse Ser-

tão e do ser mais, podemos dizer que, ambos se inter-relacionam e se 

complementam uma vez que, faz parte dessa relação homem-mundo, a 

construção de si mesmo e do seu contexto histórico, enquanto possibilidade 

sócio-histórica. Considerando a articulação ora estabelecida, Freire (2005) nos 

remete ao Ser-tão de Rosa, afirmando que: 

 

A concepção e a prática [...] problematizadora parte exatamente do 
caráter histórico e da historicidade dos homens. Por isto mesmo é 
que os reconhece como seres que estão sendo, como seres 
inacabados, inconclusos, em e com uma realidade que, sendo 
histórica também é igualmente inacabada. (Idem, 2005, p.83) 

 

Sob a perspectiva da aliança firmada entre literatura e Educação, 

constatamos ainda que, o ser mais também se desvela para nós na fala de 

Riobaldo. Este, ao estabelecer suas reflexões ambivalentes, sabendo-se 

inacabado, ambiciona conquistar o seu ser mais e por isso nos revela: “Eu 

queria ser mais do que eu. Ah, eu queria, eu podia. Carecia. Deus ou o 

Demo? [...] E em troca eu cedia ás arras, tudo meu, tudo o mais- Alma e 

palma e desalma...” (ROSA, 1986, p.318) 

Neste sentido, entendemos que o homem dotado da possibilidade de 

ser mais realiza essa busca a partir da relação com o mundo em que está 

inscrito. A obra rosiana apreende a totalidade da vida na perspectiva do Ser-

tão, ao passo que, a Pedagogia freireana concebe o ser mais como um 

chamado inerente a vocação do homem no mundo (ser-tão); num movimento 

constante de busca rumo a esse ser mais, a respeito Freire nos diz que: 

 

[...] não há homem sem mundo, sem realidade, o movimento parte 
das relações homens-mundo. Daí que este ponto de partida esteja 
sempre nos homens no seu aqui e no seu agora que constituem a 
situação em que se encontram ora imersos, ora emersos, ora 
insertados. (FREIRE, 2005, p.85)  

 

Na análise empreendida percebemos que há uma correspondência 

entre o Ser-tão de Rosa e o ser mais de Freire e que estas concepções co-



 

existem para o homem. Estas são consideradas pelos referidos autores -seja 

implícita ou explicitamente nas obras em questão - como possibilidades 

imanentes a condição humana; a partir das quais, surgem e se insurgem as 

situações da qual partem os homens. É o permanente movimento desse 

sujeito que é histórico que faz o seu “aqui” e o seu “agora” que determina a 

busca desse ser mais em meio ao Ser-tão (mundo); resultando em 

transmutações, oriundas das mudanças, que ocorrem tanto no homem quanto 

no mundo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

3.2   A Travessia de Rosa e a Andarilhagem de Freire 

 

O personagem Riobaldo é o protagonista da Travessia do autor Rosa. 

Este por apreender a realidade da vida e a complexidade da subjetividade 

humana, deixa implícito nessas duas dimensões dos sentidos que comportam 

a palavra Travessia, dentro do enredo literário da obra. De acordo com essa 

analogia, Rosa nos transmite duas possibilidades de compreensão acerca da 

concepção da Travessia que ele discorreu de forma literária. Em sentido 

figurado, travessia consiste em atravessar determinada região, espaço físico-

geográfico; ao passo que, em sentido conotativo esta travessia é também 

realizada pelo homem (Riobaldo) em seu interior, em suas lembranças. 

Observamos que o personagem narrador, ao percorrer o sertão em suas 

aventuras de jagunço, realiza esta travessia transitando de um lugar para 

outro sertão, a dentro. Nessa travessia exterior, Riobaldo não encontrava 

segurança nem tampouco certezas uma vez que pouco sabia desse Sertão  

que ele atravessava em suas andanças. Assim, nada lhe dava firmeza.  

Riobaldo corrobora para nós, ao confessar para seu interlocutor que realiza 

esta travessia no sertão: 

 

O senhor sabe o mais que é, de se navegar sertão num rumo sem 
termo, amanhecendo cada manhã num pouso diferente, sem juízo 
de raiz? Não se tem onde se acostumar os olhos, toda firmeza se 
dissolve. Isto é assim. Desde o raiar da aurora o, o sertão tonteia. 
(ROSA, 1986, p.239) 
 

 

Conforme Riobaldo vai realizando essa travessia pelo Sertão  dentro 

a fora e por está sempre movido pela dúvida, ele se volta para si e também 

realiza a travessia em seu interior, em suas lembranças. Assim, a travessia 

acontece em sentido bidirecional. No atravessar dos “seus mundos” - o 

interior e o exterior; o personagem reflete acerca de questões ambivalentes (o 

ódio, o amor; a justiça e a injustiça, Deus e o Diabo, etc.) e se dá conta de 



 

que sabe muito pouco sobre si e o Sertão de sua Travessia. Por não 

encontrar respostas para os seus questionamentos e ter escassas certezas 

Riobaldo ao falar de Sertão, admite saber muito pouco e declara: 

 

[...] Vou lhe falar, lhe falo do sertão. Do que não sei. Um grande 
Sertão. Não sei. Ninguém ainda não sabe. Só umas raríssimas 
pessoas – e só essas poucas veredas, veredazinhas. (Idem, 1986, 
p. 79) 
 

 

Embora viva no Sertão, Riobaldo pouco sabe a respeito dele e sobre 

si; por isso indaga, questiona e está sempre duvidando. Assim, demonstra-

nos a necessidade que tem de conhecer sobre o Ser-tão, descobre que a 

única maneira possível é se relacionando com o Real através de seus 

questionamentos, porém continua sem saber. Quanto à natureza indagadora 

de Riobaldo, Castro (1976) nos afirma que: [...] Todas as indagações não lhe 

dão certezas, a não ser de que fez um trajeto, percurso da indagação de que 

resultaram... “Só essas poucas veredas, veredazinhas”. (CASTRO, 1976, 

p.44) 

Conforme a afirmação de Castro (1976), depreendemos que, Rosa ao 

utilizar-se da expressão veredas através da narrativa de Riobaldo nos logra a 

interpretação de que, é como se o personagem quisesse nos dizer: “sei 

apenas umas poucas certezas, certezasinhas”. Observamos que, o 

personagem-narrador se dá conta de que sabe muito pouco acerca do Sertão 

e demonstra um desejo inquieto de conhecer; quer saber do seu Ser-tão e, 

por conseguinte, sobre ele mesmo. Neste sentido, Riobaldo nos remete ao 

conceito de veredas que está relacionado com a concepção da Travessia de 

Rosa.  Quanto a este conceito, Castro (1976) ainda nos oferece duas 

possibilidades de apreensão, que representam: 

 

[...] Na paisagem geofísica as veredas são uma garantia e certeza 
de vida dentro do inóspito sertão. No segundo sentido, o da busca 
humana, elas simbolizam o alcance da compreensão de que os 
homens necessitam para não serem tragados pelo enigma do 
sertão. As veredas como oásis como oásis ou riachos tornam-se o 
símbolo da travessia: única certeza vivencial. (CASTRO, 1976, p.45) 

 

Compreendemos que, o objetivo da realização da Travessia de 

Riobaldo é encontrar respostar para suas dúvidas, as questões ambivalentes 



 

que carrega dentro de si e os conflitos existenciais que perpassa o 

personagem–narrador. O que mais intriga Riobaldo, no percurso de ambas as 

travessias, é o fato de não conceber que no homem possa coexistir o bem e o 

mal. Assim, Riobaldo indaga acerca das questões ambivalentes da 

complexidade humana as quais identifica em si e também nos outros; isto o 

induz a refletir, ao conjugar seu mundo interior com o exterior realizando 

“suas travessias”. 

 Constatamos que Riobaldo cumpriu essa travessia, quando ao 

encontrar as respostas para os seus questionamentos, suas dúvidas; chega 

então a um consenso que esbarra seus conflitos, desvanece seus medos e 

angustias. A resposta para os seus dilemas consistia na descoberta do 

“homem humano”. Assim, no momento em que o personagem afirma: “Existe 

é homem humano.Travessia.” (ROSA, 1986, p.460) se desvela para nós o 

significado do “homem humano” o qual se elucida no momento em que 

Riobaldo se dá conta de que, é exatamente porque é humano que o bem e o 

mal coexistem dentro do homem; “nos avessos do homem”. É como se 

Riobaldo, ao chegar a essa certeza passasse a se aceitar, se desculpar; 

desculpar seus atos de outrora, por entender que é humano. Isto constitui 

para ele a maior das novidades que ocupa em definitivo sua consciência; é 

quando sua incerteza se esvai para dá lugar a certeza que clareia e esclarece 

tudo, reluzindo em suas idéias. Ao chegar a esse consenso, demonstra-se 

aliviado e repleto de satisfação, por isso não parava de pensar no achado da 

certeza enaltecida: “[...] E, o que eu fazia, era que eu pensava sem querer, o 

pensar de novidades. Tudo agora reluzia com clareza, ocupando minhas 

idéias [...]” (ROSA, 1986, p.321). 

Nesta mesma direção percebemos que Paulo Freire, assim como 

Riobaldo, também se dá conta das atitudes imprevisíveis e contraditórias que 

o homem está sujeito, em virtude da ambivalência, inerente ao ser humano. É 

por isso que ele, enquanto homem e educador chega a um consenso sobre a 

sua natureza humana, o seu “homem humano” e declara: 

 

Gosto de ser homem, de ser gente, porque não está dado como certo, 
inequívoco, irrevogável que sou ou serei decente, que testemunharei 
sempre gestos puros, que sou e que serei justo, que respeitarei os 
outros, que não mentirei escondendo o seu valor porque a inveja de 



 

sua presença no mundo me incomoda e me enraivece. [...] (FREIRE, 
2005, p.52) 
 

Percebemos que, através de Riobaldo, personagem-central da obra 

Grande Sertão: veredas, Rosa nos transmitiu a concepção de Travessia, 

discorrida de forma literária na substância do enredo. Por sua vez, o educador 

Paulo Freire também utilizou-se de uma concepção que se assemelha com a 

Travessia, elucidada neste trabalho. Na abordagem freireana o sentido de 

travessia é denominado de Andarilhagem. Esta concepção surgiu no decorrer 

da história de vida de Paulo Freire, em decorrência de suas experiências 

pessoais que também diz respeito ao percurso da conquista de sua assunção 

como educador, face as suas lutas, que o levou, a princípio, a andar muito 

pelo sertão nordestino. A partir dessa perspectiva, Paulo Freire foi 

considerado o andarilho da utopia. Quanto ao termo Andarilhagem que, 

segundo nossa análise, também vai de encontro ao sentido de Travessia, é 

Streck (2008) quem nos esclarece: 

 

Somos humanos porque aprendemos a andar. Somos humanos 
porque aprendemos a pendular entre um “estar aqui” e um contínuo 
“partir”, “ir para”. Entre os que andam, viajam e vagam, há os que se 
deslocam porque querem (os viajantes, os turistas), os que se 
deslocam porque precisam (os migrantes da fome, os exilados, e há 
os que se deslocam porque devem (os “engajados” – para usar uma 
palavra cara aos dos anos 1960- os “comprometidos com o outro, 
com uma causa”) (STRECK et all, 2008, p.40) 

 

Com efeito, a concepção Andarilhagem na abordagem freireana, 

também comporta os sentidos conotativos e denotativos da travessia de 

Rosa, uma vez que, Paulo Freire face as suas experiências educativas está 

sempre andando, transita de um Estado para outro, e parte de um não saber 

para um saber como andarilho da utopia.  

Os rastros que seguimos de Riobaldo colhendo as pistas para 

entendermos sobre os significados da concepção da travessia de Rosa nos 

levou a perceber que o mesmo também realiza a andarilhagem de Paulo 

Freire. Todavia, no limiar de certezas a que chegou Riobaldo, no fim do 

romance, defendemos que ele realiza apenas uma de suas travessias pelo 

fato de que enquanto seres inacabados continuamos na busca do nosso ser 



 

mais; numa contínua travessia na conquista de nossa humanidade, pois para 

Freire: 

 

Em cada ponto de nossa vida, não somos ainda tudo o que 
poderíamos ser e o que ainda poríamos vir a ser. Para nós seres 
humanos o processo de conquista de nossa humanidade nunca 
está pronto. Nenhum humano é jamais tudo o que pode ser. Há 
sempre mais a saber, a amar e a fazer. O humano jamais acaba de 
tornar-se humano. (IDEM,  2008, p.228) 

 

Em outras palavras, podemos dizer que Riobaldo, ao concluir que: 

“existe é homem humano. Travessia” (ROSA, 1986, p.568), se dá conta de 

que o homem busca saberes, busca o seu ser mais em meio ao Ser-tão. 

Busca pelo homem humano no percurso de sua Travessia, na imensidão 

deste Ser-tão (mundo). 

 Assim como Riobaldo realiza uma travessia pelo sertão terra e pelo 

Ser-tão alma, Paulo Freire, como andarilho da utopia, realiza por sua vez uma 

andarilhagem que se inicia a nível nacional e mundial, no sertão do Rio 

Grande do Norte na cidade de Angicos. Após o golpe militar de 1964, Freire e 

sua família vivem a experiência de andarilhagem no exílio: Chile, Bolívia, 

Estados Unidos da América como membro do departamento de educação do 

conselho mundial de igrejas. No retorno do exílio Freire continua fiel à sua 

vocação de andarilho da utopia, visitando universidades e acampamentos do 

MST, no Rio Grande do Sul. Em Freire, essa Andarilhagem assume também 

o sentido de Travessia interior pelas veredas da esperança, da amorosidade e 

da utopia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O trabalho monográfico nos permitiu constatar que há uma relação de 

pertinência entre os saberes literários discorridos no romance épico Grande Sertão: 

veredas com os saberes e concepções da abordagem freireana, principalmente com 

aqueles que são tratados na obra Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à 

prática educativa. A tríade dos saberes desvelados: o inacabamento do ser, o saber 

escutar e a identidade cultural compreendem as interfaces da exigência do “saber 

ensinar”, postulados pela Pedagogia da Autonomia. Podemos afirmar que, estes 

saberes diluídos na literatura enriquecem os Saberes e a práxis pedagógica de 

modo a (re) significá-los e redimensioná-los uma vez que encharca de sentimentos 

às concepções que norteiam a prática. Logo, inspira os atores envolvidos no 

processo educativo a exercerem um protagonismo humano e humanizador, porque 

amplia a percepção e aprimora a sensibilidade em prol de uma Educação com alma. 

Ao reconhecer as amplas possibilidades que o sujeito dispõe para sua 

autoconstrução numa respectiva busca de educar-se, acreditamos que a Educação 

por meio da literatura possibilita ao leitor identificar-se com os diversos aspectos que 

permeiam a constituição humana e dizem respeito ao contexto de vida do sujeito. 

Assim, a arte literária por trazer a alteridade de temas diversos que suscita reflexões 

pertinentes ao processo educativo do individuo, representa para nós uma das 

veredas da Educação, de que dispõe o indivíduo.  Neste sentido, ao esbarrar em 

questões e dilemas advindos dos personagens da obra literária, a multiperspectiva 

de temas que emergem, conduz o sujeito a uma interiorização; pois favorece o 

pensamento crítico reflexivo, possibilitando o desvelar da alma em virtude de uma 

travessia da leitura consoante às experiências educativas fundamentadas na 

dialogicidade; como forma de conhecer a si, o outro e o mundo. Adotar a obra 

Grande sertão: veredas como objeto de estudo no intuito de desvelar saberes 

necessários à prática educativa nos fez perceber que tanto no enredo fictício, quanto 

na realidade identificamos um ser humano inacabado em busca de sua identidade 

cultural pelas veredas do Grande Ser-tão (mundo). Defendemos que Literatura e 

Educação devem constituir-se numa relação de sinergia, contribuindo para a 

formação integral tanto do educando quanto do educador.



 

 

 

 
 

REFERÊNCIAS 

 

ABREU, Márcia. Cultura letrada: literatura e leitura. São Paulo: EDUNESP, 2006. 

 

BRAIT, Beth (Org.). Guimarães Rosa: seleção de textos, notas, estudos 
bibliográficos, histórico e crítico e exercícios. São Paulo: Abril Educação, 1982. 
(Literatura comentada). 
 

CASTRO, Manuel Antônio de. O homem provisório no Grande Ser-tão, um estudo de 
Grande Sertão: veredas. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1976. 
 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários á prática Educativa. 
31. ed. São Paulo: Paz e Terra, 2005a. 
 

__________.  Pedagogia do oprimido. 42 ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005b. 
 

__________. Educação e mudança. 13. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra 
Educação,1987. 
 

GADOTTI, Moacir. Paulo Freire: uma biobibliografia. São Paulo: Cortez: Instituto 
Paulo Freire; Brasília, DF: UNESCO, 1996. 
 

GIL, Antonio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 4. ed. São Paulo: Atlas, 
2001. 
 

GOLÇALVES FILHO, Antenor Antônio. Educação e Literatura. Rio de Janeiro: 
DP&A, 2000. 
 

LIMA, L. Costa. Por que Literatura? Petrópolis: Vozes, 1966. 

 

MORIN, Edgar. A cabeça bem-feita: repensar a reforma, reformar o pensamento. 3. 
ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2001. 
 

MARTINS, Nilce Sant‟Anna. O léxico de Guimarães Rosa. 2. ed. São Paulo: 
FAPESP/ EDUSP, 2001. 
 

PERISSÉ, Gabriel. Literatura e Educação. Belo Horizonte: Autêntica, 2006. 



 

 
ROSA, João Guimarães. Grande sertão: veredas. Rio de Janeiro: José Olympio, 
1970. 
 
ROSA, João Guimarães. Grande Sertão: veredas. 21. ed.  Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 1986. 
 

RODRIGUES, Francesco Jordani. Pelas veredas do grande sertão – perguntas e 
olhares de Riobaldo. < www.letras.ufrj.br/ciencialit/garrafa6/7.html >. Acesso em: 22 
jun2010. 
  

SANTOS, Paulo de Tarso. O diálogo no Grande Sertão: veredas. São Paulo: 
Hucitec, 1978. 
 

SANTOS, Paulo de Tarso. O Sr.  Sabe o que está falando?. In: GADOTTI, Moacir. 
Paulo Freire: uma biobibliografia. São Paulo: Cortez: Instituto Paulo Freire; Brasília, 
DF: UNESCO, 1996. 
 

STRECK, Danilo R. et all (Orgs.). Dicionário Paulo Freire. Belo Horizonte: Autêntica, 
2008. 

 

 

 

 

 


